


Dilorom Alimova



Essays in Honor of Prof.
Dilorom Alimova

Tashkent &  Vienna
«Akademnashr» 

2025

Academy of Sciences of the Republic of Uzbekistan
National Center of Archaeology

Austrian Academy of Sciences Institute of Iranian Studies

CENTRAL ASIA 
THROUGH THE AGES:

SOCIETY, CULTURE, TEXTS

Edited by
Marianne Kamp and  Florian Schwarz



The book is a production of  National Center of Archaeology of  the Academy of Sciences of the 
Republic of Uzbekistan and Institute of Iranian Studies of the Austrian Academy of Sciences 

Editors:

Marianne Kamp  and Florian Schwarz 

Reviewers:

Akhmadali Askarov

Volume Editors:

Ulfat Abdurasulov, Jamshid Adilov, Оksana Pugovkina, Aziz Tursunmetov

On the cover: a photo of the portal niche of the Ulugh Beg Madrasa in Samarkand, with the 
inscription: “Indeed, the perfect of all building erected in Eternal, … which exalts the rules of 

science … is the place where the scholars dwell.” Photo by: V. Bots.

Central Asia Through the Ages: Societies, Cultures, Texts. Essays in Honor of 
Prof. Dilorom Alimova / Edited by Marianne Kamp and Florian Schwarz. Tashkent 
& Vienna, 2025. 

ISBN 978-9910-685-60-6

ISBN 978-9910-685-60-6

© Akademnashr, 2025

UDC: 930.85(5-191.2)
LBC: 63.3(54) 
C 38

C 38

UDC: 930.85(5-191.2)
LBC: 63.3(54)



Сборник в честь проф.
Д.А. Алимовой

Ташкент-Вена
«Akademnashr»

2025

Национальный центр Археологии
Академия наук Республики Узбекистан

Институт Иранистики Академия наук Австрии

ЦЕНТРАЛЬНАЯ АЗИЯ 
СКВОЗЬ ВЕКА:

ОБЩЕСТВО, КУЛЬТУРА, ТЕКСТЫ



УДК: 930.85(5-191.2)
ББК: 63.3(54) 
Ц 38

Центральная Азия сквозь века: Общество, Kультура, Tексты [Текст] / 
Сборник в честь проф. Д.А. Алимовой / под редакцией: Марианна Камп и 
Флориан Шварц. Ташкент-Вена: Академнашр, 2025. 400 с.

ISBN 978-9910-685-60-6

ISBN 978-9910-685-60-6

© Akademnashr, 2025

Ответственные редакторы:

профессор М. Камп
профессор Ф. Шварц

Рецензенты: 

доктор исторических наук, профессор, академик А. Аскаров 

Книга издана в рамках договора о научном сотрудничестве между Национальным центром 
археологии Академии наук РУз и Институтом иранистики Академии наук Австрии. 

Составители сборника:

Ульфат Абдурасулов, Жамшид Адилов, Оксана Пуговкина, Азиз Турсунметов.

Ц 38

УДК: 930.85(5-191.2)
ББК: 63.3(54)

На обложке: фото портальной ниши Медресе Улугбека в Самарканде с надписью: 
«Поистине, самое совершенно здание, возведенное в Предвечности, … которое возносит 

правила наук … – это место, где обитают ученые». Автор фото: В. Боц.



CONTENTS

Preface. Florian Schwarz (Vienna) .............................................................11

Introduction. Marianne Kamp (Bloomington). ..........................................14

«В Чём красота?». Портрет историка в отражениях. 

Ульфат Абдурасулов (Вена) ...................................................................24

I. DIPLOMACY AND TEXTUAL TRADITIONS ACROSS 

MEDIEVAL AND COLONIAL ERAS

Jürgen Paul (Hamburg)

Multiple Layers in a Central Asian Notebook ..............................................38

Дилноза Дутураева (Йорк)

Женщины в пути: посольства, торговля и шпионаж в 

эпоху Караханидов ....................................................................................54

Лола Додхудоева (Душанбе)

К вопросу о гранях суннитской ортодоксии в риторике бухарского 

улема эпохи суннитско-шиитского противостояния  .................................63

Максет Карлыбаев (Нукус)

Медресе и мечети Каракалпакстана XVIII–XIX вв. 

в ракурсе этноархеологического изучения  ................................................77

Аманулла Буриев (Ташкент)

Амир Темур и Великий Шёлковый Путь: 

к истории взаимоотношений  .....................................................................86



Халим Тураев (Бухара)

Значение рукописного сочинения "Манакиб са’дийа" для изучения 

истории Джуйбарских ходжей  ..................................................................94

Ingeborg Baldauf (Berlin)

Women’s Issues before Soviet Times: Turkish, 

Tatar and Turkestani Voices .......................................................................105

II. DYNAMICS OF CHANGE: POLITICAL AND 

INTELLECTUAL MOVEMENTS IN CENTRAL 

ASIA, 19TH-20TH CENTURY

Alexander Morrison (Oxford)

The Jadidology Wars .................................................................................118

Бахтиёр Бабаджанов (Ташкент)

Далекое эхо Андижанского восстания 1898 года .....................................131

Татьяна Котюкова (Москва)

От игнорирования и недоверия к сотрудничеству: 

М.С. Андреев о новометодных школах в Туркестане  ..............................147

III. POST-1917 CENTRAL ASIA: POLITICAL EVOLUTION, 

IDENTITY DYNAMICS, AND MIGRATION PATTERNS

Дилором Алимова (Ташкент)

Мусо Саиджанов: между джадидизмом, политикой и археологией .........174

Бахтиёр Бабаджанов, Паоло Сартори (Ташкент / Вена)

Доктрины мусульманских реформаторов в эпоху 

русских революций 1917 года: от политической лояльности 

к публичной критике................................................................................203

Оксана Пуговкина (Ташкент)

«Военспецы» в советском Туркестане – Узбекистане: 

Способы адаптации в новых социальных реалиях ...................................217



Дина Аманжолова (Москва)

Федеративное строительство, власть и этничность в СССР, 

1920-е гг. .................................................................................................236

Vincent Fourniau (EHESS, Paris)

Mobilizing the Ethnonational Self.  

A Page in the History of Heritage Policy in 

Central Asia, 1945-1991  ..........................................................................253

Сергей Абашин (Москва)

«Решать подобные задачи не приходилось». Экспертные 

дебаты о миграции из Центральной Азии в Россию в 1980-е годы .........273

IV. CULTURAL CONTINUITY AND CHANGE IN 

CENTRAL ASIA

Акбар Хакимов (Ташкент)

Искусство исламского мира: 

от классики до постмодернизма ...............................................................298

Зухра Рахимова (Ташкент)

Ислам и изобразительное искусство .......................................................313

Александр Джумаев (Ташкент)

Звуковой и архитектурный ландшафт старой Бухары

 (позднее средневековье – начало ХХ в.) ................................................323

Мавлюда Аббасова-Юсупова (Ташкент - Самарканд)

«Новые города» Ферганской долины на рубеже XIX-XX вв.:

Особенности градостроительства и архитектуры ....................................346

V. PERIODIZATION, СONCEPTS 

AND HISTORIOGRAPHY

Farhad Maksudov, Gaybulla Babayarov (Tashkent)

“Sü-Beg” and “Özbek”: Steppe Titles, Ethnonyms, 

and Identity Formation  .............................................................................362



Анатолий Сагдуллаев (Ташкент)

Значение археологии в изучении истории ранней 

государственности Центральной Азии ....................................................373

Меруерт Абусеитова (Алматы)

Интеграция лучших практик и исследования учёных по 

проблемам общности истории и культуры тюркского мира .....................385

Катрин Пужоль (Париж)

Видимая и невидимая реманентная память номадической культуры 

пространства постсоветских городов .......................................................393



11

PREFACE

The present volume is, in a sense, a sequel to a volume jointly published 
in 2019 by the Institute of History of the Academy of Sciences of Uzbekistan 
and the Institute of Iranian Studies of the Austrian Academy of Sciences. 
The first volume came out of a long history of academic collaborations be-
tween the Institute of History of the Academy of Sciences of the Republic 
Uzbekistan and the Institute of Iranian Studies of the Austrian Academy of 
Sciences. Driven forward by Professor Alimova, these collaborations have 
taken various forms and shapes, from individual, informal consultations, co-
operation and visits to formalized memoranda, and joint projects and events, 
beginning with a Summer School on the new approaches to the social his-
tory of Central Asia in 2012. Dilorom Alimova and the Institute of History 
of the Academy of Sciences of Uzbekistan have been instrumental in the 
realization of research projects based at the Institute of Iranian Studies, in-
cluding research on the Khanate of Khiva1 and on Islam in Uzbekistan from 
1943-1991.2 In November 2019, the previous volume was presented by 
Dilorom Alimova and Florian Schwarz in the State Museum of Timurid His-
tory (Amir Temur Museum) in Tashkent in the presence of a distinguished 
group of scholars.

Professor Dilorom Alimova served as editor of that first volume, entitled 
Explorations in the Medieval and Modern History of Central Asia. In-
spired by that collaboration, and by the huge impact that Professor Alimova 
has had over several decades on the field of historical studies on Uzbekistan 
and Central Asia, the present volume is dedicated to her. Like the first vol-
ume, it assembles essays on a wide range of topics written by former stu-
dents and national and international colleagues, by fellow travelers on the 

1  Ulfat Abdurasulov, Notes on the Present State of the Khanate of Khiva. Vienna: Austrian Academy of 
Sciences Press, 2024.

2  Paolo Sartori, A Soviet Sultanate. Islam in Socialist Uzbekistan (1943-1991). Vienna: Austrian 
Academy of Sciences Press, 2024.



12

long and winding road of the historical study of Uzbekistan and its regional 
and transregional context. While one could describe it as a Festschrift, we 
are hesitant to use this term, which sometimes smacks of a certain degree 
of randomness. The contributions to the present volume, however, repre-
sent in a rather comprehensive way the decisive influence that Professor 
Alimova has had in shaping the study and understanding of history in more 
than three decades since the independence of Uzbekistan. This influence 
is not only felt in the research and publications of her actual academic stu-
dents and in Professor Alimova’s role in transforming the field of historical 
study under the conditions of national independence. It is also strongly felt 
in international scholarship. Professor Alimova has promoted and fostered 
constructive dialogue, both on a personal, individual level and institution-
ally. Creating a “middle ground” for national and international academic 
dialogue and scientific conversation in a field of historical study that has to 
confront complex and complicated questions of historiography is a major 
achievement of Professor Alimova. Picking up the title of the editors’ note 
in the previous volume, we are glad to continue following new trajectories of 
academic dialogue and to fully embrace the advantage of diversity that Pro-
fessor Alimova has spearheaded over several decades and that hopefully is 
reflected in the present volume in her honor. Professor Alimova contributes 
her own voice to this dialogue also in the present volume with an essay on 
Muso Saidjanov.

The present volume is a collective effort. The preparation and publi-
cation of this book would not have been possible without the initiative and 
constant, tireless and patient work of a group of outstanding scholars at the 
National Center of Archaeology the Academy of Sciences of the Republic of 
Uzbekistan and the Institute of Iranian Studies of the Austrian Academy of 
Sciences in Vienna. Drs Oksana Pugovkina (Tashkent), Ulfat Abdurasulov 
(Vienna), Jamshid Adilov, and Aziz Tursunmetov (both Tashkent) shoul-
dered the main burden in the entire publication process, beginning with the 
initial invitation and selection of contributors. 

The entire editorial team is deeply grateful to Marianne Kamp, Indiana 
University, for joining us as editor of this volume. One of the most distinc-
tive voices in our field, Marianne Kamp’s familiarity with the development 
of historical scholarship in Uzbekistan and with Dilorom Alimova’s role in 
this development as well as her own significant impact on the field gives this 
volume additional weight.

For the entire editorial team, but probably also for all contributors to this 
volume in honor of Professor Dilorom Alimova, this is about giving back. 



13

Giving back by her students for the training and shaping of the historical 
mind, giving back by her colleagues and especially also by her internation-
al peers for the countless opportunities of intellectual interaction and aca-
demic dialogue that she created. And giving back by everyone for Professor 
Alimova’s deep and tireless caring and stewardship for the field of history of 
Uzbekistan and its practitioners. 

Florian Schwarz
Director, Institute of Iranian Studies

Corresponding member of the Austrian Academy of Sciences



14

INTRODUCTION

How does one go about writing an introduction to a collection of arti-
cles written by experts in the history of Uzbekistan, in honor of an eminent 
scholar, Dilorom Ag‘zamovna Alimova, whose distinguished career as a his-
torian is marked by her comprehensive, sweeping knowledge of, research in, 
and dedication to this field of study?

Let us begin with the scholar herself. From her earliest days as a young 
researcher in Uzbekistan’s Institute of History in the intellectually turbulent 
1980s, Alimova seized opportunities to open new questions and she refused 
to limit herself to predictable themes and directions.

As a colleague, a section director, in her tenure as director of the Insti-
tute of History, and ever since, Alimova generously shared her time, worked 
on and provided leadership for collectively developed projects, mentored and 
directed junior researchers, sought out resources, guided others in their 
writing from inception to publication, fostered the intellectual atmosphere 
that enabled historians and ethnographers to exchange and develop their 
ideas, and in every way that she could, brought history writing in indepen-
dent Uzbekistan into a new age. The panoply of authors who contribute to 
this volume in honor of Dilorom Alimova, with their widely diverging eras 
and themes, serves as a testimony to the breadth of Alimova’s interests and 
to the deep impact of her career on a vast array of historians and other schol-
ars from Uzbekistan and around the world. 

I

This volume’s sections group articles written by Alimova’s students, col-
leagues and friends into loose sections where we may see some cross-cutting 
threads. In Section I, Diplomacy and Textual Traditions across Methods we 
see forays into historiography and close reading. Jurgen Paul focuses on col-
lections that we could call notebooks, which combine work composed by their 



15

author/owners and copies of other items that were of importance, at least 
to the author/compiler. In some cases, the 19th century notebooks that Paul 
studies provide legal texts and reasoning, but in total they are far more eclec-
tic, sometimes autobiographical, and sometimes an assortment of documents 
in a variety of handwriting, clearly assembled from various sources, that tells 
the reader a lot about the time and place where the compiler lived. 

Dilnoza Dutaraeva digs deep into the past; finding traces of women’s 
lives in the Karakhanid period, she shares stories of women who appeared 
in descriptions of travelers along the Silk Road. For example, a delegation 
from the Karakhanid court to the Jurchen court included not only men but 
their wives and children. Better recorded are women of princely households; 
some of those women became rulers themselves, or led military forces, but 
the most intriguing account is of a well-educated woman from the Ghaz-
navid household who acted as a spy for the Karakhanids. 

A tract written in Bukhara in 1588 informs Lola Dodxudoeva’s study 
of what was thought of as Sunni Orthodoxy in a period when Sunni and 
Shia sharply distinguished their own beliefs from the other’s beliefs. When 
the neo-Chingizid Shibanids conquered Mawarannahr, “the establishment 
of Sunni orthodoxy, along with support of Sufi tariqa was perceived by the 
dynasty as a supremely important factor” in establishing legitimacy. They 
supported Mulla Mir as he composed a tract in the form of Sunni answers 
to Shia questions, and that document provides insight into the worldview 
of Muslims in Bukhara at that time, a time when the two sides cursed each 
other and did not recognize each other as followers of the same religion.

Maksat Karlybaev discusses how to bring ethnographic and archeologi-
cal research together in studies of remains of Karakalpakstan’s madrasa and 
mosques from the 18th and 19th centuries. For example, in community that 
shows signs of long-ago agriculture, but that was later abandoned, local 
residents provided information about where to locate two mosques associ-
ated with a cemetery complex. Ethnographic research also offered interpre-
tations as to who built and then rebuilt an important madrasa in Ishan-kala. 
Expeditions combining the skills of archeologists and ethnographers pro-
duce more comprehensive knowledge. 

The Silk Road features in Amanulla Buriev’s research, concerning in-
ternational relations in Amir Timur’s time. After his regional conquests al-
lowed him to open a peaceful route to China, we see a series of exchanges 
of diplomatic and trade missions in both directions. Simultaneously, Timur 
strengthened trade routes within the domains that he ruled, which led to 
urban expansion along these routes, all centering on Samarkand. Further 
expeditions lengthened his new Silk Road into Iran and beyond.



16

Xalim Turaev studies the Juybari Xo‘jas using manuscripts, specifically 
maqamat, or Sufi writings that instruct the believer’s path and that may 
also include hagiography. This kind of document, Turaev says, also provides 
detail that shapes our understanding of social history of this religious group. 
As is typical in such documents, much attention is given to the central fig-
ure, Xo‘ja Islam’s circle of teachers and of followers, and also his relation to 
politically powerful individuals. This also sheds light on Bukhara’s political 
situation in the mid-1500s. Turaev then provides a translation of the text.  

Ingeborg Baldauf writes on a topic that is close to Alimova’s earlier stud-
ies, specifically her Candidate degree examination of historiography about 
women in Turkestan and Uzbekistan. Baldauf brings out voices of Turkestani, 
Turkish, and Tatar women authors in the early 20th century, who were writ-
ing about their own despair, or calling for changes. Behbudi published copies 
in Oyina, where we find an Eygptian princess proclaiming women’s abilities, 
and a Turkish elite woman’s complaint about her unfulfilling marriage. Baldauf 
highlights that although Behbudiy did not directly articulate a call for women 
to be accepted in public life, his choices to publish women writers and progres-
sive men’s views make clear his support for some sort of modest emancipation. 

II

As Alimova always says, her strongest interest and the topic she con-
tinually returns to is “my beloved Jadids.” Russian Conquest and its rever-
berations in Central Asian intellectual and political development are at the 
heart of Section II: Dynamics of Change: Political and Intellectual Move-
ments in Central Asia, 19th-20th century. 

A core of discussion about Jadids, both within Uzbekistan’s own acad-
emy and more broadly among scholars who publish in English and other 
languages, concerns their significance. Alimova, with her 1990s archival-
ly-based studies of Jadids, their intellectual world, and their political aims, 
sees them as critical agents of change in early twentieth century Central 
Asia. Alexander Morrison dives into what became a rather sharp debate 
among scholars from Europe and the US who study the Jadids, where one 
side views them as self-conscious modernizers whose actions and ideas 
brought concepts of modernity and self-conscious plans for socially-benefi-
cial change to Central Asia; and the other side argues that the changes we 
see in the early 20th century have deeper roots, were not simply the work of 
a small group of progressive thinkers, and that readers should be skeptical 
of the Jadids’ own claims of novelty as well as of assumptions that they had 



17

a significant impact on their society. Morrison would not shut down any line 
of inquiry, instead making a call for even sharp debates to be productive ones 
that allow us to make advances in understanding both the Jadids, and more 
broadly the Central Asia of their time. 

Bakhtiyor Babadjanov’s study of Russian rule in Central Asia follows, 
drawing attention to a sort of Islamic panic among Russian administrators 
in Turkestan that followed the 1898 Dukchi Ishan uprising. Convinced that 
fanaticism and threats of violence were pervasive in Russia’s Central Asian 
lands, Russian administrators continued “forcing the security services in 
their regions to ‘seek out and unmask’ the vanishing shadows and in many 
cases the completely imagined images of ‘enemies of the empire,’ ‘fanatics,’ 
and ‘pan-Islamists’.” He shows that in 1911, even in men’s fellowship and 
worship gatherings, gap and mashrab, colonial administrators discerned 
the ghost of Dukchi Ishan, claiming such groups posed threats to peace and 
to Russian rule. 

Tatiana Kotiukova turns toward another moment from the Russian Im-
perial period, examining the Russian school inspector Mikhail Andreev’s 
descriptions about new method (Jadid) schools in 1910s Turkestan, spe-
cifically Munavvar Qori Abdurashidxonov’s schools in Tashkent. Kotiukova 
highlights the thoroughness of Andreev’s descriptions, and that his articles 
“break a whole series of stereotypes,” and notes that these sources have val-
ue for the study of Jadidism. She provides a thorough biography of Andreev, 
who ultimately became an Academician when Uzbek Academy of Sciences 
was founded. Andreev emphasized the pedagogy of the new method schools 
rather than their politics, though the competition between new and tradi-
tional style Islamic schools interested him. Unlike other Russian adminis-
trators, he regarded the new method schools as bringing progress, not as 
dangers requiring Russian control or intervention. 

III

Section III, brings together a set of chapters about the ways that Central 
Asia developed in the 20th century and themes of development, colonialism, 
and post-colonialism. Dilarom Alimova’s own research foregrounds this 
section, and delves deeply into a discussion of cultural and intellectual his-
tory, examining the conditions that formed one of Bukhara’s Jadids, Muso 
Saidjanov. Alimova takes the reader on a path through the emergence of the 
Jadid movement in Bukhara and of their schools and publications, linking 
Saidjanov to his mentor, Abdurauf Fitrat, and to a network of progressives 



18

who called for change in the Emirate of Bukhara, and he participated in the 
group of Young Bukharans who worked with the Red Army to overthrow 
the Emire in 1920. Saidjanov served in the Bukhara People’s Republic first 
as the finance minister, and then as director of the education ministry. In 
addition to reforming schools, Saidjanov established a commission for the 
study of monuments; in other words, an archaeology commission, and a 
body for collecting documents that became part of the newly formed Uzbek 
SSR’s archives. Following the formation of the Uzbek SSR in 1924, Sa-
idjanov turned his attention fully to archeology, and to protecting historically 
important sites in Bukhara and to scholarly study of Central Asian manu-
scripts. 

Bakhtiyor Babadjanov and Paolo Sartori are drawn to the same time 
and place, with a focus on the ways Muslim reformers’ doctrines changed 
in the revolutionary moment, 1917, through a close reading of the news-
paper “al-Islah”. The newspaper’s content was focused not on political or 
social reform but rather on reform in the sense of correcting what its writers 
deemed the wrong beliefs and practices of Muslims. In 1915, the most po-
litical statement that the journal made was that “We residents of Turkistan 
should bless our Padishah (the Tsar) for religious freedom.” This attitude 
prevailed in 1916, when the newspaper hailed the sudden conscription of 
Turkistanis for war labor as something to “joyfully support.” However, the 
revolution persuaded the editors of “al-Islah” that they needed to discuss 
political events and their implications for Central Asian Muslims; the rev-
olution was celebrated as “Freedom!” and the very same Tsarist, colonial 
order that that they previously supported was now denounced as evil and 
oppressive. The about-face raised questions from readers, who wondered 
why doctrine had earlier called for supporting the ruler who kept order and 
allowed Sharia to be followed, and but now instead declared autonomy to be 
righteous? Throughout 1917, serious debates ensued concerning what sort 
of political order Islam approves of. 

From intellectuals and religious thinkers of the dawning Soviet era, Ok-
sana Pugovkina turns to the “military specialists,” meaning those officers 
who had served in the Tsarist military, and who at some point after the rev-
olution joined the Red Army. Those who first served with the White forces, 
and then joined the Soviet side were referred to as “former White Guard-
ists”. Pugovkina notes that from about 1918 and onward, there were varied 
claims as to why Tsarist officers joined the Reds: force, fear, or support for 
the new order and deliberate efforts to bring such officers over to the Red 
side. In Tashkent, home to the Turkestan General Staff, there was serious 
concern over the potential disloyalty of former officers to the new Bolshevik 



19

government, especially following the 1919 Osipov mutiny. Records from the 
time, both official documents and memoirs and published interviews that 
Pugovkina tracks down, show that many former officers in from the Tsar’s 
military in Turkestan pursued careers as military instructors, or were direct-
ed into service in the Commissariat of the Economy. 

The form that Central Asia would take after the Revolution, in terms 
of boundaries and the idea of nations and the relationship of periphery with 
center, is Dina Amanzholova’s topic. “One of the most important topics 
of discussion is the role of the ethno-elites and their relationships with 
the Center, with the political leadership of the country.” After briefly over-
viewing the series of meetings and decisions involving those Central Asian 
ethno-elites that resulted in the 1924 National Territorial Delimitation, 
Amanzholova highlights some of the disagreements in greater detail. For 
example she draws attention to the principle that ethnic minority groups of 
significant number and compactness could make a claim for an autonomous 
oblast, but that the “Kirgiz [Kazakhs]” of Bukhara were denied such an op-
portunity. Such decisions, she says, emerged from a “complex interweaving 
of the interests of the center [Moscow] and the local elites.” 

Studying how the Soviet past shapes post-Soviet developments of na-
tional stories and identities has been a vexed question, as Vincent Fourniau 
argues, in part because what was actually happening within the framework of 
Central Asian Academies of Science was a “silent ”indigenization”. He shows 
the degree to which, between the 1950s and 1980s, the academic personnel, 
the Doctors and Candidates of Science became entirely dominated the tit-
ular ethnonation’s representatives in each republic. He also highlights the 
structural importance of the Academy in the Soviet one-Party state, where 
historians, litterateurs, and social scientists’ production shaped the national 
story told in schools and permeating through society. The spread of insti-
tutions of higher education “represented open potentialities to be realized 
locally: the social practices and cultural discourses that were developed in 
these institutions constituted a major phenomenon of socio-cultural autono-
mization but, as we know, without ever giving rise to any attempt at reflexive 
debate.” Fourniau presents this process as a “silent indigenization” because 
it was not openly discussed or theorized at the time, though it can clearly be 
seen in hindsight, something that he illustrates by tracing the emergence of 
particular historical heroes for these modern nations.  

Sergei Abashin turns to the final Soviet decade, the 1980s, when new 
internal Soviet migration trends arose, as did debates among Soviet demog-
raphers and economists who saw excess labor potential in Central Asia, and 
labor needs arising in Russia. Was this the start of a form of colonial or 



20

post-colonial migration, Abashin asks, connecting and differentiating the 
Soviet/post-Soviet migration experience from other global trends, and of-
fering an overview of the scope of debate about Soviet colonialism among 
contemporary scholars. Soviet social scientists of the 1980s fundamentally 
saw a necessity for organizing Central Asian resettlement to Russia’s ag-
ricultural regions that had seen Russian outmigration to cities, and saw 
their main task as evaluating why Central Asians were reluctant to make 
such moves, and providing policy responses. Policy makers were aware of 
post-colonial migration flows to Europe, and tried to differentiate their So-
viet version, as being planned, involving investment, and as providing nor-
mal living conditions to the desired Central Asian labor force, while usual-
ly rejecting the opposite proposition, that investment should instead go to 
where there was a growing labor force, that is, to Central Asia. However, as 
debate continued and economic conditions in changed in the Perestroika 
years, some scholars began to question whether such migration was either 
inevitable or necessary. But as Abashin concludes, the tenor of the discus-
sion was fundamentally colonial, far more concerned with the labor needs of 
Russia than with making Central Asian lives flourish. 

IV

Also in keeping with Alimova’s core interests in culture and civilization 
of Central Asia, marked by her leading role in publications as diverse as 
the UNESCO-sponsored series on the Silk Road and her partnership with 
anthropologist Sergei Abashin on the definitive ethnographic volume Uzbe-
ki, the contributors to Section IV focus on cultural history. Akbar Hakimov 
provides a sweeping overview of studies of Islamic art, a field encompassing 
everything from architecture to poetry. Early twentieth century studies often 
included Central Asian art, treating it as part of Iranian art, and developing 
the frameworks for analysis that enable us to see the continual adaptation 
of specific elements of Islamic art. Hakimov draws attention to W. M. K. 
Shaw’s question, “What is Islamic in Islamic art?” Is it particular uses of or-
namentation? Explicit connection to Islamic thought or text?  An embrace 
of the abstract rather then representing living forms? How does it interact 
with changing trends in art? In the post-2001 world, museum displays of 
Islamic art are often presented to consciously counteract negative associ-
ations with Islam. Meanwhile artists from Islamic societies are not simply 
replicating established patterns but have joined post-modern art trends. 
To describe the art produced by artists from Islamic countries as ”Islamic 



21

art” creates inaccuracy, argues Hakimov, when those artworks exist within 
global genres, such as plastic arts or landscape painting; better to discuss 
contemporary “contemporary art of the Islamic world” or even “post-Islam-
ic art”. Hakimov closes this chapter by guiding the reader through a rich 
selection of contemporary art from the Islamic world. 

Alexander Jumaev enters another, recently emerging area of cultural 
history with his exploration of Old Bukhara’s soundscapes, meaning the 
ways that sound, anything from the noises of everyday life to musical per-
formance interacts with architecture, urban layout, and landscape. For ex-
ample, when reading about the artisans who produced their crafts in the 
early modern city, the author wants us to pay attention to the ways that 
their sounds would have reverberated through the streets, mingling with 
voices such as the waterbearer’s calls, the sounds of wheels and hooves, as 
well as the call from the minaret. But professional musicians are the central 
focus; some of their performances were public and others private, but even 
the private music gatherings added their sounds to the broader soundscape, 
and Ramadan was full of night concerts in Bukhara’s open spaces. Jumaev 
moves away from a traditional music history, instead using historical doc-
uments to create a living world of the past, where Bukhara’s people, men, 
women and children, listened to performances in a wealth of genres at a 
great variety of religious and secular sites. 

History of place is also at the heart of Mavluda Abbasova-Yusupova’s 
chapter on new forms of city building the Russian Imperial period, in the 
Fergana Valley, with their combinations of Russian-style buildings, chang-
es in Central Asian house forms, along with monuments shaped by varied 
artistic concepts. From the time of the conquest, when Russian forces took 
control of the buildings and spaces from their Central Asian former rulers, 
Russians laid out plans for European sections of Fergana’s major cities, with 
straight roads forming radials from the center. Traditional houses in the Fer-
gana Valley were designed for comfort, to take advantage of natural heat-
ing and cooling processes, while Europeans brought entirely different ideas 
about dwellings, and among them, that the house’s street-facing façade 
should be decorative and inviting. However, new Russian houses also in-
corporated climate-appropriate elements from vernacular Central Asian 
architecture, such as a deep, covered aivan open to an interior courtyard. 
Abbasova-Yusupova depicts many of the new kinds of public-function build-
ings in Kokand, such as churches, factories, and banks, and their use of 
and variation from Russian architectural norms. Local builders used forms 
and materials that they first implemented in the Russian structures when 
building new mosques and homes for wealthy Central Asians, so that styles 



22

began to mix. Ultimately, the author argues, by the mid-twentieth century, 
urban architecture and urban plans were a synthesis. 

V

The final chapters, constituting section V, concern yet another of Alimo-
va’s areas of expertise: the big sweep of history, how to periodize it, as well 
as concepts and historiography. Farhad Maksudov and Gaybulla Babayarov 
offer a study of titles and ethnonyms, in relation to identity formation. They 
start with a challenge for the idea of an Uzbek identity, which is that while 
we find many Turkic group self-names in ancient records, many divergent 
claims are made about the name “O‘zbek”, and those claims are repeated 
without further research. The fact that before the time of the Golden Horde’s 
O‘zbek Khan, one can find many historical individuals who had “O‘zbek” in 
their personal name does not mean that we can assume it was also a tribal 
or clan or group name. The authors posit a different etymology for the first 
half of this name, “o‘z”, breaking away from the usual understanding that 
“o‘zbek” means lord of oneself, independent. Instead they link it to Su or Se 
or Suo, as found in Turk Khaganate period records, offer a reading of se-bek 
as a military commander, and then an evolution into a group name, O‘zbek. 

Archaeology combines with history in A. S. Sagdullaev’s chapter on 
how studies of ancient governments emerged. He begins with attention to 
Tol’stov’s massive project on Xorazm’s archeology, and the way that Tol’stov 
built on existing studies elsewhere that linked irrigation to despotism: a 
complex network of irrigation canals seemed to be a basis for interpreting 
early Xorazm as a slave-holding system with a despotic leadership. Tol’stov 
debated with others as to whether Xorazm was part of a larger kingly state, 
or a confederation of tribal leaders, and to what extent other centers of pop-
ulation in the Bactrian period were city-states dependent on limited oa-
ses. At issue, in the ongoing findings and debates, was how to interpret 
the presence of urban indicators, of monumental architecture, of evidence 
of enduring dense cultivation, with assumptions about slavery and about 
state formation, and with questions about the ethnic identities of the ancient 
inhabitants. Later archeological projects that took into consideration geo-
graphical contours and resources, as well as military fortifications, offered 
explanations other than just slave-holding for why some irrigated regions 
developed large populations and strong state control, while others reached 
smaller limits seemingly imposed by nature. Recent projects, combining 
broad comparative analysis of many archeological findings with the written 



records have built a comprehensive image of the emergence of various forms 
of governments and states in pre-Islamic Central Asia. 

Meruert Abuseitova directs our attention to best practices for historians 
writing about one important civilization, that is, the history and culture of 
Turks. Writing history of civilization is a complex task, and for a longue-
durée understanding of Turks, the author notes that historians must deal 
with hugely varied sources from archeological finds to linguistic nuanc-
es, and must consider the ongoing, deep interaction of nomad and settled 
groups, and of the interactions of Turks with other civilization from China 
to Arabia, and more recently with European civilizations and global trends. 
Topics that have been deeply studied include ethnogenesis, history of gov-
ernment, and social identities. However, there are still many manuscripts 
and other treasures to be explored. 

The article  of Catharine Poujol  deals with the peculiarities of formation 
of the post-Soviet cities (namely, Central Asian), thinking of principles  of  
those  who  determine  the  images  of  cities in  this region.  The  author 
is especially interested in the question of whether there is post-nomadic 
memory and how it is reflected in the architecture of cities such as Astana, 
Almaty, Tashkent, Ashgabat.

This collection is a rich feast for the reader who loves Central Asian 
history, a volume that reflects Alimova’s multi-faceted interests. It serves as 
a tribute to the legacy of a great scholar, and as a celebration of the knowl-
edge-making creative labor of several generations of historians, ethnogra-
phers, and archeologists. 

Marianne Kamp
Indiana University



24

                                                                                 Ульфат Абдурасулов 
(Вена)

«В ЧЁМ КРАСОТА?». ПОРТРЕТ ИСТОРИКА 
В ОТРАЖЕНИЯХ1

Век у этой красы, 
Как у летней росы, 

Промелькнет за часы... 
Жизнь прекрасней стократ!2

Солнечным утром мая 1948 года, в одном из глиняных дворов ма-
халли Урикзар, что в самом сердце Ташкента, родилась девочка. В уз-
бекских семьях имя новорождённому традиционно выбирает старший и 
самый уважаемый член семьи. Так и в этот раз: по предложению дяди 
девочки, известного поэта и публициста Гафура Гуляма, ребёнка было 
решено назвать Дилором, что в перевод означает «краса сердца». Кра-
сота, однако, оказалось лишь одной из многих добродетелей, которыми 
Бог одарил Дилором.

Имя Дилором Агзамовны Алимовой спустя десятилетия станет сим-
волом житейской мудрости, академической добропорядочности и высо-
ких научных стандартов. Её жизненный путь — как учёной, гражданина 
и женщины — будет служить вдохновляющим примером для десятков, 
а возможно, и сотен исследователей, а также всех, кто неравнодушен к 
науке и обществу, как в Узбекистане, так и за его пределами.

Её жизнь — это гармоничное сочетание личных достижений, семей-
ного счастья и профессионального успеха. В кругу близких её знают как 
хранительницу семейных ценностей, построившую образцовую семью 
вместе со своим супругом, известным ученым, конструктором и действи-
тельным членом Академии наук Узбекистана Сагдуллой Абдуллаевичем 
Бахрамовым. Она воспитала двух замечательных детей — Нодира и 
Шараф, чьи знания и компетенции востребованы сегодня в престижных 
международных организациях. Помимо этого, она ещё и любящая ба-

1 Автор благодарит Жамшида Адилова, Марианну Камп, Оксану Пуговкину, Азиза Турсунметова 
и Ферузу Шамукарамову за оказанную помощь и ценные рекомендации при подготовке этого очерка. 
Мнения и оценки, содержащиеся в тексте, отражают личную точку зрения автора и не обязательно со-
впадают с позицией редакторов сборника или самой героини повествования.

2 Гафур Гулям, «В чем красота» (1923).



25

бушка, чья забота, мудрость и душевное тепло создают невидимую, но 
прочную связь между поколениями, передавая опыт, семейные тради-
ции и стремление к знаниям.  

Для широкой аудитории Дилором Агзамовна прежде всего известна 
как именитый учёный-историк, организатор науки и наставник. Как из-
вестно, наука не развивается равномерно, и это особенно справедливо 
для исторической науки. Несмотря на многогранность её научных инте-
ресов, два направления исследований можно по праву назвать фунда-
ментальными в её работе: изучение женского вопроса и истории джади-
дизма. Эти темы стали её первой исследовательской любовью, и именно 
благодаря её трудам они обрели чёткое концептуальное оформление, 
превратившись в, пожалуй, одни из самых зрелых направлений истори-
ческой науки. Сегодня они остаются в центре оживлённых научных дис-
куссий не только в Узбекистане, но и за его пределами.

Попытаться охватить насыщенную и многогранную биографию 
Дилором Агзамовны в рамках этой заметки — всё равно что уместить 
бескрайний горизонт в одно мгновение. Но мы и не стремимся к исчер-
пывающему рассказу. Мы лишь хотим обозначить несколько значимых 
штрихов её биографии и творческого пути, которые на наш взгляд, помо-
гут раскрыть важные грани её научного наследия.

Поэтическое наследие или семейные корни вдохновения

Гордой радости — чувства отцовского полн,
Буду я над кроваткой твоею сидеть,
Над головкою милой твоей, дорогая,

И смотреть на тебя, и беречь твой покой…3

В свои ранние годы жизни Дилором была частым гостем в доме Га-
фура Гуляма, расположенном неподалеку, в махалле Беш-Агач. У узбе-
ков Ташкента  отношения между тога (дядей по материнской линии) и 
племянниками отличаются особой теплотой и доверительностью. Зача-
стую эти узы оказываются прочнее, чем с другими родственниками, и 
в семье Дилором это правило только подтверждалось. Особую роль в 
этом сыграло и то обстоятельство, что Гафур Гулям рано осиротел, взяв 
на себя ответственность за семью. Потеряв родителей в детстве, он фак-
тически стал главой семьи, в которую, помимо него самого, входили три 
малолетние сестры. Одна из сестер, Рахбарнисо, в будущем станет ма-

3 Гафур Гулям, «Ты не сирота» (1942). Цитата приведена в адаптированном виде.



26

терью Дилором. С ранних лет Гафуру Гуляму пришлось заботиться о се-
страх, взяв на себя роль их опекуна. Эта преданность семье со временем 
распространилась и на следующее поколение: для детей своих сестер он 
был не только тога, но и наставником, опорой,  человеком, к которому 
можно было прийти за советом и поддержкой.

Неудивительно, что Дилором была частым гостем в доме своего 
именитого дяди. В её воспоминаниях неизменно оживает просторный 
дом в махалле Беш-Агач, во дворе которого раскидистое тутовое дерево 
дарило спасительную тень в знойные ташкентские дни и щедро угощало 
сладкими шелковичными плодами — божественным лакомством дет-
ства.

Неотъемлемой частью этих воспоминаний остаётся образ дяди — 
озорного и неутомимого, который по утрам будил дочку и племянницу, 
неожиданно опрыскивая их лица холодной водой. Другой дорогой серд-
цу эпизод связан с поездками на ташкентские базары — Беш-Агач 
или Чорсу. Стоило поэту ступить на территорию базара, как его тут же 
окружала толпа — покупатели, продавцы, праздные зеваки — и в счи-
танные мгновения все оказывались в гуще аскии — традиционного уз-
бекского импровизированного поэтического состязания, где слова лихо 
переплетались в остроты, а реплики метко сыпались, словно бусины с 
разорванной нити

Значительную часть второго этажа дома Гафура Гуляма занимала 
обширная библиотека, где хранились книги на разных языках, средневе-
ковые рукописи с изящной арабской вязью, иллюстрированные атласы 
и старинные карты. Для маленькой Дилором это было больше, чем про-
сто комната с книгами — это был загадочный мир, полный тайн далёких 
эпох, и одновременно её тихое убежище, где можно было спрятаться от 
суеты большого дома и многоголосого города.

Если к этому добавить истории, рассказанные Гафуром Гулямом 
племянницам, а также раннее знакомство с его поэтическим творче-
ством, основанным, в частности, на интерпретации известных истори-
ческих сюжетов, нетрудно представить, как формировались интересы и 
кругозор юной Дилором.

Классическая филология казалась ей особенно притягательной, од-
нако, после некоторых колебаний, окончив школу, она всё же выбрала 
историю. Во многом на этот выбор повлияло её восхищение двоюродным 
братом — младшим сыном Гафура Гуляма, Ходамирмирзой Гулямовым, 
который в то время учился на историческом факультете Ташкентского 
государственного университета. Так, в 1966 году, сразу после окончания 
школы, Дилором поступила в университет.



27

Изначально её специализацией стала политическая экономия, но 
сухие теоретические основы исторического материализма и концепция 
прибавочной стоимости едва ли могли увлечь пытливый ум молодой сту-
дентки. Поэтому вскоре, настойчиво добиваясь своего, она сумела пе-
ревестись на специальность археолога — направление, которое в тот 
период курировал дуайен  узбекистанской археологии —Михаил Евге-
ньевич Массон.

Уже с первого курса Дилором становится неизменным участником 
археологических экспедиций, главным образом в районе древнего Мер-
ва. Археологические раскопки — это не только романтика полевых ра-
бот, песни у ночного костра и дух приключений, как может показаться 
непосвящённым. Это, прежде всего, тяжёлый труд под палящим тур-
кменским солнцем, строгая дисциплина под руководством М.Е. Массо-
на и постоянное обучение. Однако для Дилором этот опыт стал неоцени-
мой школой, сыгравшей ключевую роль в дальнейшем формировании её 
эрудиции и исследовательских навыков.

Наука в брюках: вызов традициям на заре 
академической карьеры

После завершения учебы в университете Дилором не сомневалась 
в выборе дальнейшего пути. Ее сердце принадлежало науке, и мечта о 
погружении в исследовательскую деятельность становилась все отчет-
ливее. Наиболее естественным местом для реализации этой мечты виде-
лась Академия наук республики, а точнее — Институт истории, один из 
ее ведущих научных центров.

Однако попасть в столь престижное учреждение в те годы было 
нелегко. Для молодой выпускницы с университетским дипломом двери 
академической науки открывались лишь с огромным трудом. Дилором 
понимала, что для начала ей придется довольствоваться скромной по-
зицией лаборантки, и даже для этого требовалось немало усилий. Пре-
одолев все препятствия, она в конечном итоге получила место в Отделе 
«Историографии и источниковедения». Этот отдел возглавлял в то вре-
мя именитый историк Борис Владимирович Лунин — основатель узбек-
ской школы историографии. 

Жизнь лаборанта в научно-исследовательском учреждении того 
времени едва ли отличалась разнообразием. Работа Дилором в основ-
ном сводилась к перепечатыванию на машинке текстов и материалов 
старших коллег, а также к выполнению многочисленных курьерских по-
ручений. Для амбициозной и целеустремленной Дилором подобная дея-



28

тельность была слишком однообразной и мало вдохновляющей. Однако 
изменить ситуацию мгновенно не представлялось возможным. Главным 
препятствием были укоренившиеся того времени представления о мо-
лодых женщинах, особенно узбечках. В академическом сообществе при-
жилось мнение, что последние, в силу культурных особенностей, рано 
выходят замуж, быстро обзаводятся семьей и, следовательно, не могут 
рассматриваться как перспективные кадры для академической карье-
ры. Возможно, именно по этой причине заявления Дилором о приеме в 
аспирантуру при Институте неизменно отклонялись. 

Но не только академические перспективы вызывали сомнения у 
некоторых консервативных ученых. В их глазах молодой сотруднице не 
хватало еще и должного «нравственного облика». Особенно раздража-
ло пожилых коллег то, что кабинет, в котором работала эрудированная, 
яркая и уверенная в себе молодая женщина, неожиданно превратился в 
центр притяжения для молодежи Института. Да и вообще, как однажды 
с укором отметил представитель администрации, «она часто приходит на 
работу в брюках!» — факт, который в глазах некоторых мог поставить 
под сомнение профессионализм женщины.

Тем не менее, Дилором не собиралась мириться с существующим 
положением вещей. Она была полна решимости преодолеть предвзя-
тость и доказать, что ее место в науке — не случайность. Потребова-
лось целых четыре года, чтобы поколебать устоявшиеся предубеждения 
и доказать свою состоятельность как исследовательницы. И лишь в 1974 
году ее настойчивость увенчалась успехом: Дилором блестяще сдала 
вступительные экзамены и была зачислена в аспирантуру Института 
истории Академии наук Узбекистана по специальности историография и 
методы исторических исследований.

Формирование научного почерка:  
«Женский вопрос» как точка отсчёта

Так началась новая глава в жизни Дилором. Совместно со своим 
научным руководителем, профессором Б.В. Луниным, она в довольно 
короткие сроки определилась с темой исследования — «Историогра-
фия решения женского вопроса в Узбекистане (1917–1941 гг.)». Как 
справедливо отметила Марианна Камп, одна из ведущих исследователей 
гендерных вопросов в советском Узбекистане, историография в том по-
нимании, которое принято в советской и постсоветской академической 
традиции, не вполне знакома широкой западной аудитории. По-сути, 
диссертационное исследование Д.А. Алимовой предполагало просле-



29

живание интеллектуальной генеалогии изучения женского вопроса в 
раннесоветском обществе на протяжении шести десятилетий, с выявле-
нием ключевых эпистемологических проблем, повлиявших на динамику 
и содержание этих исследований. По изначальному плану, фокус иссле-
дования охватывал русскоязычные и узбекоязычные публикации. Одна-
ко в процессе работы в «Отделе редких и изданий» библиотеки имени 
А. Навои, Дилором, неожиданно для себя, натолкнулась на обширный 
корпус текстов в арабской графике, затрагивающих вопросы участия 
женщины в жизни местного общества. Этот корпус, был представлен 
 реформаторской (джадидской) периодикой и другими текстами на араб-
ской графике, работа с которым представляла некоторые трудности для 
молодого исследования, вследствие ее слабых навыков работы с подоб-
ным материалом. Однако, помощь пришла откуда ее, казалось бы, не 
ожидаешь:от матери Дилором Рахбарнисо.  

Рахбарнисо Гуломова, которая в дореволюционные годы обучалась 
в женской школе «Намуна», основанной ташкентским реформатором 
Эшон Хожахоном. И, конечно, обладая прекрасными навыками чтения 
подобных текстов, она, что особенно немаловажно, была осведомлена о 
контексте и ключевых фигурах того времени. 

Примечательно, что именно работа с реформаторской литературой, 
затрагивающей женский вопрос, пробудила у Дилором — на тот момент 
ещё не вполне сформировавшуюся в своих научных взглядах — интерес 
к мусульманским реформаторским движениям и интеллектуальным дис-
куссиям в Туркестане на рубеже XIX–XX веков. Впоследствии именно 
эта проблематика станет тем направлением, с которым многие, особен-
но в международном академическом пространстве, будут главным обра-
зом ассоциировать её научное наследие.

Тем временем молодая исследовательница, тщательно изучив об-
ширный корпус литературы, подготовила кандидатскую диссертацию, 
которую успешно защитила в 1980 году в стенах Института востокове-
дения Академии наук республики.

Тема женского вопроса оставалась в фокусе её внимания и в по-
следующие годы. Между тем на дворе стояла середина 1980-х — вре-
мя начала Перестройки и Гласности. В 1987 году, уже работая над док-
торской  диссертацией, Д. Алимова получила предложение о годичной 
стажировке в Москве. Решение оказалось непростым, прежде всего в 
бытовом плане: у неё уже были двое детей — двенадцатилетняя Нодира 
и пятилетний Шараф, для которых переезд в Москву, а затем обратно в 
Ташкент, мог оказаться непростым. Поэтому первоначальным импуль-
сом было отказаться от заманчивой возможности. Однако супруг Дило-



30

ром Агзамовны, Сагдулла Абдуллаевич, выступил однозначно в пользу 
поездки, заверив (и, как показало будущее, убедительно продемонстри-
ровав), что уход и воспитание детей входят в компетенцию мужчин в той 
же мере, что и женщин.

Оказаться в Москве — академическом и интеллектуальном центре 
Советского Союза того времени — безусловно, было мечтой для иссле-
дователя из провинции. Прежде всего, это означало прямой и быстрый 
доступ к новейшей и редкой литературе, а также к материалам многочис-
ленных архивов. Дилором  Агзамовна не могла позволить себе роскоши 
праздного времяпрепровождения: в Ташкенте оставались супруг и дети, 
и ей было крайне важно компенсировать разлуку максимально продук-
тивной работой. Окунувшись с головой в научные изыскания, она всего 
за год сумела собрать и проанализировать материалы, которые впослед-
ствии легли в основу её докторской диссертации.

Приблизительно в то же время результаты научных разработок 
Д. Алимовой начали получать признание за пределами республики. В 
1989 году она приняла участие в конференции в Алматы, где выступила 
с докладом «Коллективизация и женский вопрос». По воспоминаниям 
очевидцев, её выступление стало настоящим откровением для местной 
аудитории, а саму Дилором Агзамовну провожали овациями. 

Распад СССР и провозглашение Узбекистаном государственного 
суверенитета повлекли за собой существенные перемены в среде оте-
чественных историков. Одним из наиболее заметных проявлений этих 
перемен стала так называемая «архивная революция». Многие ранее 
недоступные архивы, такие как например Партархив или Архив быв-
шего КГБ, частично распахнули двери для исследователей и широкой 
общественности; засекреченные прежде дела и фонды государствен-
ных архивов также стали доступны для изучения. Для одних историков 
это время обернулось погоней за сенсациями (порою без надлежа-
щего как принято говорить сейчас фактчекинга). Другие, чрезмерно 
увлечённые идеями национального возрождения, ратовали за (узко-
) националистическое переосмысление прошлого. Третьи, напротив, 
предпочитали следовать прежним советским концептуальным и оце-
ночным рамкам.

Именно в этот период Дилором Агзамовна чётко обозначила свою 
гражданскую и, что особенно важно, академическую позицию. В усло-
виях столь противоречивых подходов она делала ставку на этическую 
составляющую исторических исследований. Такой подход предполагал 
формировать выводы на основе критического анализа и сопоставления 
источников, проявляя эмпатию, но избегая излишней эмоциональной 



31

вовлечённости в изучаемые процессы и судьбы их участников, равно как 
и крайностей в виде оголтелой критики или ура-патриотизма.

Это уже не был робкий голос начинающего учёного, но твёрдая по-
зиция признанного специалиста, возглавившего к тому времени Отдел 
историографии Института истории АН Узбекистана и сплотившего во-
круг себя историков-единомышленников.

Отказаться нельзя принять или дилемма назначения

Последние годы XX века стали испытанием для академической нау-
ки Узбекистана, особенно для Института истории. Автор этих строк, ча-
сто бывавший в Институте в эти годы в качестве студента университета, 
отчетливо помнит атмосферу упадка: полы, покрытые изношенным до 
дыр линолеумом; обшарпанные двери кабинетов; раковины в уборных с 
отколотыми краями; и едва ли не единственный работающий принтер на 
всё учреждение. Кадровая ситуация также оставляла желать лучшего. 
Экономические потрясения, последовавшие за распадом СССР, привели 
к значительному сокращению финансирования науки. Многие специа-
листы покинули Институт: кто-то сменил профессию, а кто-то и вовсе 
эмигрировал.

В то же время в обществе молодой республики всё более явно ощу-
щался запрос на новую, отличную от устаревших истматовских моделей, 
историю Отечества. Этот вызов требовал ответа, и в высших эшелонах 
власти республики началась подготовка специального правительствен-
ного постановления. Ключевую роль в его реализации предполагалось 
отвести Институту истории, которому предстояло стать не просто ака-
демическим центром, но своеобразным флагманом, призванным ини-
циировать и координировать исторические исследования в общере-
спубликанском масштабе. Разумеется, столь амбициозная стратегия 
требовала новых лидеров, способных соответствовать поставленным 
задачам. В результате, директором  Института был назначен признан-
ный историк-согдолог Мирсодик Мирсултанович Исхаков. Однако не 
менее важно было найти достойного кандидата на должность его заме-
стителя, которому предстояло курировать научно-исследовательскую 
работу. Здесь выбор был очевиден: Алимова. Её имя уже приобрело вес 
в академических кругах — молодой, но уверенный в своих силах учёный, 
способный сочетать тонкость исследовательского подхода с исключи-
тельными организаторскими способностями. Она не просто руководила 
отделом — она вдохновляла коллег, инициировала масштабные конфе-
ренции, привлекала зарубежных специалистов. Именно поэтому, когда 



32

её кандидатуру выдвинули на столь ответственную позицию, большин-
ством коллег это восприняли как логичный и закономерный шаг. 

Сложность, однако, возникла там, где её меньше всего ожидали — 
от самой номинантки. Оказалось, что Алимова, уже проявившая себя 
как эффективный кризис-менеджер, вовсе не стремилась взваливать 
на себя ещё более тяжёлое бремя. Руководство Отделом историогра-
фии, где работали яркие и самобытные историки — такие, как В.А. 
Германов, И. Д. Фок, Ш.А. Асадова, Р.Р. Шигабдинов, Д. Рашидова и 
другие, — уже требовало полной самоотдачи. К тому же на её пле-
чах лежала подготовка собственных фундаментальных исследований, 
и новая административная должность, несомненно, означала бы неиз-
бежные потери в научной работе. Отказ Алимовой, похоже, не был ни 
кокетством, ни проявлением ложной скромности. По воспоминаниям 
очевидцев, с которыми довелось беседовать автору этих строк, она от-
вергла предложение вполне решительно, без колебаний, а её эмоцио-
нальность лишь подчёркивала нежелание брать на себя новую админи-
стративную нагрузку.

В административной культуре рассматриваемого времени одного 
лишь (не)желания было недостаточно. Где уговорами, где обещаниями, а 
где и негласным давлением, её всё же убедили принять должность. Этот, 
казалось бы, вполне обыденный академический эпизод оказался далеко 
не формальностью. Он повлёк за собой важные последствия как для са-
мого Института, так и для исторической науки республики в целом. По 
сути, с этого момента открывалась новая глава в истории Института.

Время, оставившее след или «золотая» декада Института

Между тем работа этого тандема оказалась недолговечной. Уже 
спустя год, в январе 2000 года, Мирсодик Исхаков, тяготевший к пре-
подавательской деятельности, принял более привлекательное для себя 
предложение в одном из ведущих университетов страны. После его ухо-
да Дилором Агзамовна заняла пост директора Института. 

Возрождение Института началось с кадрового вопроса. Если про-
блемы технического оснащения и внешнего оформления оказалось 
сравнительно более быстро решаемыми, благодаря привлечению спон-
соров и регулярным визитам в высшие кабинеты, то с ситуация кадрами 
оказалась куда сложнее. Этот вопрос требовал не только времени, но и 
особой стратегии.

Прежде всего, необходимо было сохранить старшее поколение 
специалистов Института — ведущих историков, обладающих широким 



33

академическим признанием, таких как Р.Г. Мукминова, З.Х. Арифханова, 
Ю.Ф. Буряков, М.И. Филанович и другие. Эти учёные были носителя-
ми давних академических традиций и играли ключевую роль в передаче 
знаний следующему поколению. Однако этот процесс не мог проходить 
изолированно — он требовал тесного взаимодействия со средним поко-
лением исследователей, среди которых были яркие и самобытные учё-
ные-историки: Д.Х. Зияева, Ш.А. Асадова, Э.Э. Каримов, Г.А. Агзамова, 
Г. Ш. Зунунова, В.С. Хан, Н.Х. Азимова, Н.А. Мустафаева, Н.Р. Махка-
мова и другие. Их вклад в развитие Института был не менее значимым, 
поскольку именно они представляли собой связующее звено между 
устоявшимися традициями и новыми подходами в исторической науке.

Одновременно Д.А. Алимова стремилась привлекать специалистов 
извне — порой уговорами, порой обещаниями, а иногда и просто лич-
ным обаянием. Вскоре ряды Института пополнила когорта талантливых, 
самобытных интеллектуалов и профессионалов.

Разумеется, дело было не только в материальных стимулах. В на-
чале 2000-х годов зарплата академического сотрудника вряд ли могла 
служить решающим фактором при выборе работы. Гораздо важнее была 
атмосфера — дух креативности, академической свободы и взаимной 
поддержки, который быстро сформировался в Институте. Каждый но-
вый сотрудник ощущал себя частью большого и значимого проекта, и 
с готовностью вкладывал в него свой талант, энергию и идеи. Именно 
поэтому стало привычным видеть поздно ночью свет в окнах пятого эта-
жа здания по улице акад. Ибрагима Муминова или ощущать бурлящую 
работу Института даже в выходные и праздничные дни.

Но, пожалуй, самой важной задачей, особенно с точки зрения дол-
госрочной перспективы, стало воспитание нового поколения исследова-
телей историков. Наука не считалась престижной сферой, а скромные 
зарплаты академических сотрудников не способствовали притоку мо-
лодых специалистов. Многие талантливые выпускники университетов 
предпочитали выбирать более прибыльные направления. Именно поэ-
тому кадровая политика Института была сосредоточена на привлечении 
способной и мотивированной молодёжи, на создании среды, в которой 
престиж профессии историка и учёного-исследователя обретал новый 
смысл.

Благодаря этой стратегии на протяжении десятилетия Институт уве-
ренно удерживал лидирующие позиции в системе Академии наук Узбеки-
стана, оставаясь учреждением с самым молодым коллективом. Именно 
в эти годы здесь формировались такие специалисты, как Адхам Аши-
ров, Мирзохид Рахимов, Нигора Алаева, Гулчехра Султанова,  Оксана 



34

 Пуговкина, Анора Тогаева, Феруза Шамукарамова, Дилноза Дутурае-
ва, Дилшод Кенжаев, Акбар Тогаев, Хусниддин Мамадалиев, Малика 
Тухтаева, Азиз Турсунметов, Жамшид Адилов и многие другие. Сегодня 
трудно представить узбекистанскую историческую науку без их вклада 
и участия. Как видно, важным элементом этой стратегии было привле-
чение и подготовка женщин-историков, что не только способствовало 
созданию более инклюзивной академической среды, но и значительно 
расширило тематическое и методологическое разнообразие историче-
ских исследований. Активизация участия женщин в академической жиз-
ни также стало важным шагом к преодолению традиционных барьеров и 
укреплению позиций женщин в науке и обществе.

Более того, представителей того поколения молодых ученых Инсти-
тута, сегодня можно встретить в самых различных сферах: от учрежде-
ний народного и высшего образования до ключевых министерств и пра-
вительственных ведомств республики, включая Кабинет Министров и 
Аппарат президента, а также в престижных академических центрах Ев-
ропы и США.

Такая кадровая политика принесла очевидные результаты уже в кра-
ткосрочной перспективе. Особенно востребованной оказалась научная 
и интеллектуальная экспертиза Института. Причём речь шла не только о 
значительном числе качественных монографий, диссертационных работ 
и статей, подготовленных его сотрудниками. Институт превратился в ко-
ординационный центр рецензирования учебных материалов, кандидат-
ских и докторских диссертаций, находящихся в процессе подготовки. Для 
аспирантов и докторантов со всей республики стажировка в стенах Ин-
ститута стала своего рода престижной вехой в академической карьере.

Но особое значение приобрела и другая сфера экспертизы. Инсти-
тут практически превратился в то, что в западной традиции называют 
think tank— интеллектуальный центр, формирующий стратегическое 
видение и аналитические прогнозы. Подготовка аналитических записок, 
информационных справок и прогнозов стала частью повседневной рути-
ны многих сотрудников. Институт регулярно отвечал на многочисленные 
запросы внешнеполитического ведомства, администрации главы респу-
блики, профильных министерств и государственных учреждений.

Расширение международного академического сотрудничества ста-
ло приоритетным направлением деятельности Института в эти годы. Он 
превратился в важный центр стажировки, ежегодно принимая десятки 
исследователей из разных стран мира. В то же время институт активно 
поддерживал академическую мобильность своих сотрудников, создавая 
условия для их зарубежных стажировок, участия в международных кон-



35

ференциях и совместных исследовательских проектах. Эти усилия не 
только способствовали профессиональному росту исследователей, но и 
укрепили позиции Института в глобальном академическом сообществе. 
Чтобы глубже понять личный вклад Дилором Алимовой в этот процесс, 
полезно обратиться к воспоминаниям американской исследовательни-
цы Марианны Камп, которая с начала 1990-х годов регулярно посещала 
регион:

Пригласить зарубежного исследователя – это всегда сложная 
задача: требовалась переписка, контроль за выполнением бюро-
кратических процедур, необходимых для получения визы, позво-
ляющей вести научную работу, а также постоянная поддержка 
на протяжении всего пребывания ученого в Узбекистане. Алимова 
превращала эти трудности в возможности. Она тепло встреча-
ла иностранных ученых, становилась для нас другом, вовлекала в 
деятельность Института и научные дискуссии, открывая перед 
нами новые горизонты. Когда историки, этнографы и другие со-
циальные ученые со всего мира спрашивали, к кому обратиться в 
Узбекистане для содействия в проведении исследований, ответом 
чаще на ум приходило одно имя – Алимова! Во многом, благодаря 
ее усилиям целое поколение узбекистанских историков смогло вы-
строить прочные международные академические связи4.

Разумеется, этот успех был заслугой замечательной коллектива, ко-
торый в те годы трудился под сводами Института, демонстрируя высокий 
уровень компетентности и аналитической глубины. Однако безусловная 
роль в этом процессе принадлежала Дилором Агзамовне. Именно её 
стратегическое видение и управленческий талант позволили Институту 
выйти на новый уровень.

Оглядываясь назад, хотелось бы отметить еще одну немаловаж-
ную черту с которой ассоциировался Институт в указанные годы. Эта 
особая трудовая этика. В этих стенах не было места протекционизму и 
коррупции. Достижения и карьерный рост сотрудников, вне зависимости 
от их академического ранга или возраста, определялись исключительно 
по качеству труда и личным компетенциям. Здесь можно было увидеть 
молодых специалистов, которые благодаря своему профессионализму и 
усердию добивались широкого академического признания или занимали 
руководящие позиции, не дожидаясь «выслуги лет». 

4 Марианна Камп, 2 февраля 2025 г. 



36

Двенадцать лет руководства Институтом Д.А. Алимовой были, вне 
всякого сомнения, особенным периодом в истории Института. Разуме-
ется, не все начинания и задумки будучи на этом посту, ей удалось ре-
ализовать; некоторые из инициированных проектов постепенно сошли 
на нет после её ухода с должности. Но многое осталось и продолжает 
жить. И прежде всего — люди, замечательные профессионалы, которые 
в разные годы составляли коллектив Института, вкладывая в его разви-
тие свой талант, знания и преданность науке. Именно они стали главным 
наследием этого времени.

Так в чем же, все таки, Красота? Если попытаться ответить на этот 
вопрос , обращаясь к жизненному и творческому пути нашей героини, 
то ответ напрашивается сам собой: красота — это не абстракция и не 
эфемерный идеал, а нечто живое, осязаемое, проявляющееся в поступ-
ках, взглядах и творениях. Иными словами: красота — в мысли, слове, 
деле! В преданности науке и ученикам! В следе, что остаётся не только в 
книгах, но и в сердцах! 

Красота — в том, что переживает время. В том, что продолжает 
жить.

*     *     *
Мы сознательно отказались от идеи писать заключение или подво-

дить итоги. Дилором  Агзамовна продолжает свою неустанную научную, 
общественную и образовательную деятельность, и каждая новая стра-
ница её жизненного пути лишь обогащает летопись, которая ещё далеко 
не завершена. В ней — отражение не только личности самой Дилором, 
но и всей многогранной эпохи в интеллектуальной истории республики.

Вместо формального заключения хотелось бы завершить этот не-
большой очерк строками поэта, которые, пожалуй, точнее всего выра-
жают академическое и жизненное кредо Дилором Алимовой:  Так пу-
скай теперь в свой черед, / точно малые зерна в землю, / наши 
знания идут в народ. / Мы — точильщики вечных лезвий! / Нам 
подсказано неспроста:    

Смысл знания — быть полезным.
Знак величия — простота5.

5 Гафур Гулям, «Ученому приятелю» (1964).



PART I

DIPLOMACY AND TEXTUAL TRADITIONS 
ACROSS MEDIEVAL AND COLONIAL ERAS



38

Jürgen Paul (Hamburg)

MULTIPLE LAYERS IN A  
CENTRAL ASIAN NOTEBOOK

Notebooks are personal manuscripts, written by someone for his or her 
personal use; they vary greatly in content, and many of them are very heter-
ogeneous. Depending on the purpose they were meant to serve, two types 
have been identified – relatively ordered ones and very disordered ones.1 
Notebooks thus share with other types of personal manuscripts a certain 
sloppiness in formatting. Notebooks are open-ended, their writers do not 
really know at the outset what they are going to have in their manuscript. 
Sometimes, the entries do not follow in chronological order. Many note-
books also include added materials, infixes such as glued-in scraps of paper, 
but also non-written materials.

In Muslim Central Asia, some representatives of the type of manuscript 
called jung meet these criteria. Central Asian jung manuscripts were often 
produced by men working in the judiciary, and thus, legal matter is prom-
inent in many of them. I want to argue in this paper that, while many such 
manuscripts indeed belong to the legal sphere, this is not the case with all 
of them, and that some of these manuscripts are better understood as note-
books and not as collection of fatwas.2 In order to show that, I shall present 

1 The research for this article was funded by the Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG, German Re-
search Foundation) under Germany’s Excellence Strategy – EXC 2176 ‘Understanding Written Artefacts: 
Material, Interaction and Transmission in Manuscript Cultures’, project no. 390893796. The research was 
conducted within the scope of the Centre for the Study of Manuscript Cultures (CSMC) at Universität Ham-
burg. – Thanks to David Durand-Guédy, Sanjar Gulomov, Muhammad Karimi Zanjani-Asl, José Maksim-
czuk, Saidakbar Mukhammadaminov, Paolo Sartori, and Thies Staack for their inspiration and support over 
the last months and years.

N. Vatansever, “The Types of Text Compiling as Practiced by Ṣaḥḥāflarşeyḫī-zāde Esʿad Efendi (1789-
1848).” In Personal Manuscripts: Copying, Drafting, Taking Notes, ed. David Durand-Guédy and Jürgen 
Paul (Berlin: de Gruyter, 2023), Pp. 509-531.

2  S. Mukhammadaminov, “Xorazmda tuzilgan ayrim jo‘nglar xususida.” (On some jung manuscripts 
compiled in Khwārazm), Sharqshunoslik 17 (2014): 94-101 (in Uzbek); idem, “Jung – sbornik praktikui-
ushchego traditsionnogo sud’i Srednei Azii (konets XVI-XIX vek).” www.ifeac.hypotheses.org/3217 (2017), 
English: “Jung – the collection of practicing traditional judge of Central Asia (end of 16th – 19th century).” 
on the same site.



39

a small group of Central Asian notebooks, four from the Institute of Oriental 
Studies of the Uzbek Academy of Sciences (Beruni) at Tashkent, one from 
the National Library of Russia at St Petersburg. 

I also make a case for a more thorough codicological analysis of the rel-
evant manuscripts, stepping back from the focus on content for a while and 
concentrating on the material aspects of the written artefact as a physical 
object. As a case study, I shall give details about the St Petersburg manu-
script.

Jung manuscripts in regional perspective

But before the presentation of the manuscripts, some remarks on the 
term jung seem in order. This term is used in very different ways in Central 
Asia, Iran, and the Ottoman Empire.3 It is not known in the Arabic-speak-
ing world (where notebooks come under different monikers).

In Iran, jung manuscripts belong to the world of literature and more 
precisely poetry, but Durand-Guédy and Karimi Zanjani-Asl think that 
the genre is understudied: “It is only recently that interest in the jung 
genre has arisen.”4 In his article “Jung” in the Encyclopaedia Iranica, 
Roxburgh writes that a jung (in Iran) is a collection of poetry.5 This, how-
ever, seems too narrow, in particular in light of the quoted publication by 
Durand-Guédy and Karimi Zanjani-Asl – their “perfect jung” is not a 
collection of poetry but an artfully entangled compilation of much more 
than that, with philosophy being featured; their main point, however, is 
the stress on the intricateness of the manuscript: it is not by chance that 
it is centered on a riddle (lughuz). The term jung is also used for person-
al notebooks such as those of the famous philosopher and mystic Mullā 
Ṣadrā.6 So we should keep in mind that even in a regionally defined con-
text, the term may be used for manuscripts with very different content. If 
we look at catalogue entries, we also have to consider that in many cases, 

3  Mukhammadaminov “Jung”, 1-2 also stresses the regional specifics of the use of the term.
4  D. Durand-Guédy and M. Karimi Zanjani-Asl, “Towards the Perfect Jung. Mise-en-page and 

Strategies in a Set of Four Multitext Manuscripts Produced in Late Safavid Tabriz by Ẓahīr al-Dīn 
Mīrzā Ibrāhīm.” Journal of Islamic Manuscripts 13 (2022): 328.

5  D. Roxburgh, The Persian Album, 1400-1600: from dispersal to collection (New Haven: Yale 
University Press, 2005); idem, “Jong.” In Encyclopedia Iranica, 15 (2009): 11-14. Online at iranica-
online.org/articles/jong.

6  M. Karimi Zanjani-Asl, “The Autograph Manuscripts of Mullā Ṣadrā (d. 1045 AH/1635 CE): 
Classification and Preliminary Study.” In Personal Manuscripts, ed. Durand-Guédy and Paul, Pp. 
299-302 ( mss Tehran, Millī 19164 and Shīrāz, ʿAllāma Ṭabāṭabāʾī University 958).



40

the term jung was not given by the producers of the artefact, but by librar-
ians or the cataloguers themselves.7

In the Ottoman context, the term cönk is used mostly for compilations 
of popular poetry.8 But on the other hand, cönk manuscripts can also be very 
heterogeneous so that they include medical recipes, prayers and charms and 
many other things.9 It is interesting to listen to what Fuat Köprülü has to 
say about cönk manuscripts: “In the past, everyone who had some liter-
ary taste, no matter what his social class, possessed miscellanies (s. ma-
jmūᶜa) and collections of folk poetry [notebooks, JP] (s. cönk). Cönk, 
meaning memorandum book, is a majmūᶜa that opens lengthwise. These 
miscellanies contain, according to the taste of their owners, bits and piec-
es of poetry, letters, wise advice, pleasantries, and a thousand other such 
things”.10

There are terms which are related to jung as far as content goes, such 
as safīna, bayāḍ, and others; as in the passage just quoted, the differenc-
es between the terms are sometimes related to the format of the manu-
scripts.11 Personal manuscript compilations can be called majmūʿa (or, 
in modern Turkish, mecmua), and here again, the difference between 
majmūʿa and jung manuscripts is none too clear. The two types of jung 
manuscripts introduced above: relatively ordered and disordered, taken 
from Vatansever’s study of Esʿad Efendi’s notebooks, are seen as types of 
majmūʿa.12 Often, jung manuscripts are seen as a subtype of majmūʿa 
manuscripts. There are two aphoristic statements on this question: Īraj 
Afshār wrote: “All bayāḍ are jung, but not all jung are bayāḍ.”13 Bayāḍ 

7  Mukhammadaminov has checked Iranian catalogues, and he concludes that in Iran alone, there are 
about 2000 jung manuscripts. Mukhammadaminov, “Jung,” 1, note 6.

8  M. Yılmaz, “Cönkler üzerine yapılan çalışmalar bibliografiyası.” Selçuk Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Dergisi (SEFAD) 35 (2016): 165-196, online at dx.doi.org/10.21497/sefad/54419.

9  O. Ş. Gökyay, “Cönk.” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 8 (İstanbul: Türkiye Diyanet 
Vakfı, 1993), Pp. 73-75.

10  M. F. Köprülü, "Türk edebiyatında ilk mutasavvıflar", 4. printing (Ankara: Türk Tarih Kuru-
mu, 1981), Pp. 282, note 54. Translation (G. Leiser): Early Mystics in Turkish Literature (London: 
Routledge, 2006), Pp. 298, note 54. Quoted in Leiser’s translation. – I think that Leiser’s rendering 
of cönk as “collection of folk poetry” misses the point and at any rate is much too narrow; in my view, 
“personal notebook” would be better.

11  Ī. Afshār, “Jung ū bayāż.” Bukhārā 19 (1380), Pp. 71-72; reprinted in Afshār, Īraj, Safīna ū 
bayāż ū jung: maqālahā-yi Īraj Afshār, compiled by Mīlād Aẓīmī (Tehran: Sukhan, 1390), P. 153. D. 
Durand-Guédy, “The bayāḍ of Hindūšāh Naḫǧawānī: A Collection of Excerpts from Mongol Iran.” In 
Personal Manuscripts, ed. Durand-Guédy and Paul, P.173-215.

12  Vatansever, “Types”.
13  Afshār, “Jung,” p.153. Afshār notes that there is no difference between safīna and jung as far 

as content goes. In form, however, jung open on the longer and bayāḍ on the shorter side. “Opening 



41

here is a sub-group of jung. And Sabri Koz tells us: “Every cönk is a mec-
mûa, but not all mecmûas are cönk”.14

It is important to keep this terminological situation with its regional 
specifics in mind when approaching jung manuscripts from Central Asia. 

Most of the time, Central Asian jung manuscripts have been linked not 
to literature, but to the legal system.15 Scholars of the Central Asian judiciary 
have studied jung manuscripts and have discussed their role in the function-
ing of the system.16 The use of the term within Central Asia seems also to point 
to the legal system, and in particular to fatwa collections going together with 
handbooks of Hanafite law such as the Mukhtaṣar al-wiqāya.17 This hand-
book expounds basic teachings of the Hanafite school in forty-eight chapters; 
some of the corresponding headings are frequently given in jung manuscripts 
as well. There may also be manuscripts which were acquired as blank codices, 
into which the author then entered the headings of the Mukhtaṣar as rubrics 
to be filled in by fatwas and other forms of documents.18

In all, I do not want to argue that Central Asian jung manuscripts do 
not have anything to do with the legal system – evidently they do – but that 
seeing them exclusively in this context narrows the perspective too much. I 
thus agree with James Pickett who sees in them repositories of ʿilm, knowl-
edge, whether coming from the Bukharan medreses or from other places. 

on the longer side” is also taken as a marker for cönk in the Turkish context, see Köprülü (note 10).
14  M. Sabri Koz, “Cönk ve mecmûa yapraklarında âşık aramak.” In Mecmûa: Osmanlı edebi-

yatının kırkambarı, ed. Hatice Aynur et al. (İstanbul: Turkuaz, 2012), P. 160.
15  Mukhammadaminov, “Jung” and “Xorazmda”.
16  P. Sartori, “Between Kazan and Kashgar. On the Vernacularization of Islamic Jurisprudence in Central 

Eurasia.” Die Welt des Islam 60 (2020): 1-31.
17  This is clear from the fact that in Bukhara (and perhaps elsewhere), lithographed books were 

published under titles such as Mukhtaṣar al-wiqāya maʿa jung or Jūng-i fatāwā wa-maḥḍarāt. See 
Mukhammadaminov, “Jung,” 10-11, and Olimpiada P. Shcheglova, Katalog litografirovannykh knig 
na persidskom iazyke v sobranii LO IV AN SSSR, 2 vols. (Moscow: Nauka, 1975);  1/639 P. 284. See 
also J. Paul, “Mufti Notebooks. A jung manuscript from late nineteenth-century Bukhara.” In Personal 
Manuscripts, ed. Durand-Guédy and Paul, p. 361, note 6. – The Mukhtaṣar al-wiqāya was widely used 
in Bukharan medreses and in the Russian Empire; it was printed in Kazan’ as early as 1845.

18  There is no such manuscript among the ones I present here. Gerhard Endress describes the pro-
cedure in a “judge’s study-book” as follows: The writer of the manuscript “entered the legal and other 
topics systematically at the top of a page, leaving space between this and the next topic according to 
the importance of the field and the space to be provided. He then over the course of time filled in tradi-
tions, legal pronouncements (fatāwā), excerpts and short treatises, which were arranged according to 
the systematic divisions of Muslim jurisprudence of the Ḥanafite school of law and its ancillaries (esp. 
grammar).” The manuscript in question is in Arabic (with some parts in Ottoman Turkish): Munich, 
Bayerische Staatsbibliothek cod. arab. 892, produced in Istanbul in the first half of the 17th century. 
Gerhard Endress, “‘One-Volume Libraries’ and the Traditions of Learning in Medieval Arabic Cul-
ture.” In One-Volume Libraries: Composite and Multiple-Text Manuscripts, ed. Michael Friedrich 
and Cosima Schwarke (Berlin: de Gruyter, 2016): 182-183.



42

More than that, I want to draw attention to the ways they were produced, a 
certain portion of them at least as personal notebooks.19

Central Asian jung manuscripts thus are not all alike, and in the future, 
it would perhaps be good to attune the terminology.

Five jung manuscripts from Central Asia

My sample of jung manuscripts from Central Asia is not representative; 
many more items will have to be studied in order to come to conclusions. 
Mukhammadaminov’s short appraisals of several legally oriented jung man-
uscripts are a useful beginning.20 The manuscripts presented here are less 
evidently within the legal sphere. Out of the five manuscripts presented, three 
are linked to known personalities, a fourth one is anonymous, and the fifth has 
an anonymous layer and another layer whose author can be identified. 

On another level, three manuscripts are composite manuscripts, that 
is, they were not written in one go by an identified or anonymous writer, but 
were brought into their present shape through binding at some later point 
in time; at first, their various parts existed separately. One of these manu-
scripts has a vast majority of entries by one man only. One manuscript prob-
ably was written in continuity by its author, perhaps over a longer period of 
time. The last manuscript is best described as an album.

A short characteristic of the presented manuscripts follows.
MS Tashkent, Beruni 2588.21 This volume of 520 folios was made by 

Mīr Sayyid Qamar Ṣudūr in the late 19th century in and around Bukhara.22 
The volume includes entries of many kinds: there are legal texts, but above 
all texts relating to astronomy and astrology, to occult sciences and math-
ematics, alongside Sufi treatises, prayers, magical squares, and secret al-
phabets. And there are many documents glued into the volume, some of 
them relating to legal practice such as fatwas and qadi documents, but 
also appointment deeds for both Sayyid Qamar and his father Sayyid ʿĀlim 
who also held high positions in the Bukharan judiciary, and private and 

19  J. Pickett, Polymaths of Islam. Power and networks of knowledge in Central Asia (Ithaca NY: 
Cornell University Press, 2020).

20  Mukhammadaminov, “Jung” and “Xorazmda”.
21  Thanks to Dr Bahrom Abduhalimov, Director of the al-Beruni Orintal Studies Institute in Tashkent, for 

providing me with selected photographs.
22  Sanjar Gulomov was the first to identify Mīr Sayyid Qamar as the author of this manuscript, see his, “O 

nekotorykh podlinnykh dokumentakh iz kollektsii rukopisnykh proizvedenii fonda IV AN RUz.” In History 
and Culture of Central Asia, ed. Bakhtiyor Babadjanov and Kawahara Yayoi (Tokyo: TIAS/Department of 
Islamic Area Studies, The University of Tokyo, 2012), Pp. 135-170. It has been used by James Pickett in his 
magisterial study of the ulema in this time and place, Pickett, Polymaths.



43

official correspondence. The basmala, noting the beginning of a new trea-
tise, comes at least seven times, and colophons are even more frequent, 
at least eleven. In the parts written into the volume (and thus excluding 
the infixes, the glued-in elements) no other hand but Sayyid Qamar’s is 
visible. The manuscript therefore probably was produced over a longer pe-
riod of time, but by Sayyid Qamar only, as his personal notebook, with a 
noteworthy archival component; it is not a composite manuscript.

MS Tashkent, Beruni 7502. This manuscript (199 foll.) was described in 
some detail by Saidakbar Mukhammadaminov.23 The book is entitled Jung-i 
Rājī as has been written on the back cover, and Mukhammadaminov identi-
fied the author as Qāḍī Muḥammad Yūsuf Makhdūm b. Qāḍī Khwājamberdī 
known as Rājī; this name can also be read on some seal imprints to be found 
in the volume.24 This man is known: he was a noted and prolific translator 
(from Persian into Turki) in Khwārazm, active above all in the 1850s, and one 
of his translations was the Tārīkh-i Rāqim, a collection of chronograms.25 
He held the office of qadi for a while, but probably not for long. Therefore, it 
is no surprise to see excerpts from the Tārīkh-i Rāqim in his jung, and on 
the other hand, only a small part of legal texts (a collection of fatwas copied 
from an earlier source, foll. 69b-79b). Colophons in the volume range from 
1833 to 1856. Besides excerpts from the Tārīkh-i Rāqim and the fatwa sec-
tion, we have Arabic-Persian glossaries, texts on versification, metrics, and 
rhymes, on pharmacology, and on calligraphy; one section offers samples of 
calligraphic writing in nastaʿlīq script. On closer inspection, this manuscript 
includes one unit which was not written by Rājī, foll. 58-67, with a colophon 
dated 1214/1799 by one Muḥammad b. ʿAbdallāh on fol. 65b. This part was 
therefore included into the volume at a later point, and this makes the manu-
script a composite one.26 Mukhammadaminov observed that this manuscript 
has only little legal matter; he therefore thinks that it represents an exception-
al case among Central Asian jung manuscripts.27

MS Tashkent, Beruni 6102. This volume (218 foll.) is very different from 
all the others presented here. It includes only original documents glued into 

23  Mukhammadaminov, “Xorazmda” with a detailed list of treatises and other texts included in this vol-
ume, 39 in all. 

24  On foll. 2a, 16a, 69b, 134b, 141a, all showing the same seal, dated 1271/1854-5.
25  N. Toshov, Po sledam dvortsovoi biblioteki. Rukopis’naia kul’tura v Khorezme pri Kon-

gratakh (Vienna: Austrian Academy of Sciences Press, 2023), Pp. 142-144; Sayyid Sharīf Rāqim 
Samarqandī, Tārīkh-i Rāqim, ed. Manūchihr Sutūda (Tehran: Bunyād-i mawqūfāt-i Duktur Maḥmūd 
Afshār-i Yazdī, 1380/2001).

26  Mukhammadaminov, “Xorazmda”, sees this part as belonging to Rājī as well, and he claims that the 
various parts of this manuscript were written from 1214/1799 until 1274/1857. – I intend to come back to 
this manuscript in another study.

27  Mukhammadaminov, “Xorazmda”.



44

the volume: Sanjar Gulomov counted 609 pieces of the fatwa type in it.28 It 
thus could be seen as a kind of album. Its originator and owner probably was 
Muḥyī al-Dīn Khwāja, qadi in Tashkent in the late nineteenth century and 
the main character in Paolo Sartori’s study on Central Asian legal systems 
under Russian rule.29 This album is however not the only volume to include 
large numbers of original documents from legal practice: ms Tashkent, 
Beruni 2588 (briefly described above) has 151 fatwas30, and ms Tashkent, 
Beruni 9747 even 445 of them.31 The difference is that ms Tashkent, Beruni 
6102 has nothing else, only such documents.

So far, all presented manuscripts could be linked to a single author in 
their entirety or, in the case of Beruni 7502, for the vast majority of entries. 
Moreover, they were produced, perhaps over a longer period of time, more 
than twenty years in the case of the Jung-i Rājī, but still in a continuous 
fashion. Sometimes, the preferences of the authors are clearly visible, such 
as the interest Sayyid Mīr Qamar took in astronomy and astrology, or some 
components can be linked to projects their authors pursued, such as the 
translation of the Tārīkh-i Rāqim in the Jung-i Rājī. 

The codicological situation gets more complicated as soon as we do not 
have an individual author whom we can moreover identify, and even more 
so as soon as we have a composite manuscript; this is partly true also of the 
Jung-i Rājī. These complications are evident in the case of the following 
jung manuscript.

MS Tashkent, Beruni 9767. This volume (304 foll.) is catalogued under 
the title Majmūʿa wa-kitāb-i Mullā-zāda.32 This title was added later on 
(and it is interesting to note that it is not called a jung); it was not given by 
any of the producers. The Kitāb-i Mullā-zāda, a well-known 14th-century 
guide for pilgrims in Bukhara33, occupies foll. 273-299. The rest is a note-
book with numerous copies of fatwas, other documents, personal notes, po-
etry selections, treatises with a Sufi background, and one document glued 
into the volume. This writing is in several hands (perhaps one of these hands 
also is responsible for the copying of the Kitāb-i Mullā-zāda), at least two, 
but probably more, none of them identified. The first hand was active from 
the mid-1860s to the mid-1870s; the second hand has dated entries from 
roughly 1877 to 1885. At the same time, the second hand does not set in 

28  Gulomov, “O nekotorykh,” p.141.
29  P. Sartori, "Visions of Justice. Sharīᶜa and Cultural Change in Russian Central Asia" (Leiden: 

Brill, 2016).
30  Gulomov, “O nekotorykh”.
31  Mukhammadaminov, “Jung”.
32  I have discussed some details of this manuscript in Paul, “Mufti Notebooks”.
33  Muʿīn al-fuqarā, Tārīkh-i mullā-zāda, ed. Aḥmad Gulchīn-i Maʿānī (Teheran: Ibn Sīnā, 1960).



45

where the first hand left off, the first hand continues throughout, while the 
second hand seems to have made use of empty space. All this adds to the 
chaotic impression these parts of the manuscript convey.

Arguments for the composite character of the manuscript are the two 
paginations: the older pagination does not include the Kitāb-i Mullā-zāda 
but ends even before the beginning of that section at fol. 221; the fact that 
some headings from the legal handbooks appear twice; the last folios before 
the Kitāb-i Mullā-zāda (foll. 268 and 269) are filled with personal notes as 
could be expected from the last folios in a personal volume.34

It is thus evident that the volume is not a jung or a notebook in its en-
tirety – the part transmitting the Kitāb-i Mullā-zāda is a regular copy 
(there are, however, manuscripts where copies and “notebook” sections 
coexist very closely).35 The other parts, however, are (at least) two jungs or 
notebooks superimposed.

In cases such as ms Tashkent Beruni 9767, we can see very clearly that 
manuscripts are “evolving entities”: they are not objects which are produced 
at only one (however extended) moment in time, but have their own history 
and can undergo very substantial change.36 I do not pretend that notebooks 
are subject to such change more frequently or more radically than other types 
of manuscripts, but the question would merit a special investigation. Probably 
the ways of transmission of manuscripts (through inheritance, sale, bequest, 
donation, confiscation, theft or whatever) are important in this context. 

A multilayered manuscript: ms St Petersburg, 

National Library of Russia, PNS 561.

This is a small volume of 66 foll. only, with eight individual loose leaves 
inserted at the beginning. There is a good description of the manuscript in the 
catalogue of the new acquisitions of the National Library of Russia where the 
authors ascertain that this is a multi-layered manuscript, with the later layer 
comporting autographic writings by ʿAbd al-Raʾūf Fiṭrat.37 They do not call 
the manuscript a jung, but use “booklet with diverse entries” instead.38 

34  Detailed argument in Paul, “Mufti Notebooks”.
35  An example is the manuscript analyzed by D. Durand-Guédy, “The bayāḍ of Hindūšāh 

Naḫǧawānī: A Collection of Excerpts from Mongol Iran.” In Personal Manuscripts, ed. Durand-Guédy 
and Paul, pp.173-215.

36  Michael Friedrich and Cosima Schwarke, “Introduction – Manuscripts as Evolving Entities.” In 
One-Volume Libraries, pp. 1-26.

37  Ol’ga M. Yastrebova and Oleg V. Vasil’ev, Novye postupleniia v otdel rukopisei 2001-2005. Ru-
kopisnye knigi arabskoi grafiki i drugie materialy vostochnogo proiskhozhdeniia (St. Petersburgh: 
Rossiiskaia natsional’naia biblioteka, 2017).

38  In Russian: Tetrad‘ s razlichnymi zapisiami, Yastrebova and Vasil’ev, Novye postupleniia, 146.



46

I have examined Fiṭrat’s writings in this volume in an earlier publica-
tion.39 My conclusion was that indeed we can identify Fiṭrat as the writer of 
important parts in this manuscript, with poetry, arithmetic exercises, drafts 
for speeches or journal articles, and sketches of Tajik grammar. Some en-
tries are written in Tajik in Roman script. Thus, these writings reflect Fiṭrat’s 
interests in the 1920s and 1930s: the Romanization of Tajik, Tajik grammar, 
and the use of Persian poetic models for Soviet propaganda.

In the following section, I want to go into more detail concerning the 
various layers in the manuscript. And in particular, I give some details about 
the elements of this composite volume so that the layers can be identified 
more clearly.

Elements and quires of ms St Petersburg, NLR, PNS 561

Number Folios       Element quire type  Remarks

1 Cover Cover Dated 1274/1857
Carries remarks on both inner sides with dates: 
1278/1861 and 1307/1889

2 Loose sheets Single sheets Diverse, both handwritten and lithographed. Russian 
librarians numbered them with Roman numerals. 
Sheet V has a date: 1333/1915

3 Fol. 1 Singleton Belongs to cover. Date on 1b: 1296/1879

4 Foll. 2-3 Bifolium

5 Fol. 4 Singleton Caesura after fol. 4

6 Foll. 5-10 Ternion Caesura after fol. 10

7 Foll. 11-23 Senion? Seven 
bifolia?

Number of foll. impair. Middle of quire visible foll. 
16-17. Fol. torn out?

8 Foll. 24-29 Ternion First Fiṭrat entries on 24a.

9 Foll. 30-31 Bifolium? Change in paper colour 30-31.

10 Foll. 32-37 Ternion Caesura after fol. 37

11 Foll. 38-43 Ternion

12 Foll. 44-49 Ternion

13 Foll. 50-51 Bifolium Narrow pages: probably folded lengthwise.

14 Foll. 52-57 Ternion

15 Fol. 58 Singleton

16 Foll. 59-64 Ternion

17 Fol. 65 Singleton Could also be part of preceding quire. In that case, 
something would be missing at the beginning.

18 Fol. 66 Singleton Fixed to the cover like fol. 1.

39  J. Paul, “Notes on a Central Asian Notebook.” In Exploring Written Artefacts. Objects, Methods, and 
Concepts, ed. Jörg B. Quenzer (Berlin: de Gruyter, 2021), pp. 563-581.



47

The volume thus does not have a regular quire structure. Ternions dom-
inate, but there are also other formats. Some elements must have been add-
ed later on, such as no. 13 which was glued into the volume. The first and 
the last folio betray a closer tie to the cover. No. 7 is an outlier because it 
is much thicker than all other elements. The caesura after fol. 10 must be 
noted: there is a change in paper size and colour as well as a new hand be-
ginning on fol. 11.40 The caesura after fol. 37 also is noteworthy: there is a 
new hand (Fiṭrat’s) and a break in the book block.

Detailed analysis of elements

In the next step, I give an outline of the contents of some elements in 
order to find out about the layers of the manuscript and their consecutive 
order.

1. The first component is the cover. It is dated by a stamp (1274/1857). 
The inner sides of the cover have entries with dates on them; these are guest 
texts dated 1307/1889 and 1278/1861 respectively. The inside of the back 
cover also has such notes, one of these, perhaps a receipt of zakāt pay-
ments, dated 1292/1875. 

The cover thus was used as a binding soon after it was stamped. But 
there is a time gap so that 1274/1857 and 1278/1861 are separated from 
all other dates in the volume by around fifteen years (see below). I have sug-
gested that the cover was at first not meant to go with the volume we have 
today, and these observations reinforce that suggestion.41

2. The loose sheets do not have any link to the rest of the volume – 
still, since they are there, they are part of it. And one of the sheets seems 
to hold a clue for the history of the volume. Sheet V is lithographed with a 
Turki text, and there are two handwritten additions: a date, 1333 (1914-
5 CE), and a name which I read “ʿIbād ūl”, probably a distorted form of 
ʿIbādullāh. Now within the volume, on fol. 53a, there is a series of birth 
notes (entered at an unknown moment), with one Ḥamīd mentioning his 
birth date in the first person singular: “I, Ḥamīd, was born on Friday, Dhū 
l-Ḥijja 1321, corresponding to February 20, 1904 of the Christian era”.42 
The latest date is: “ʿIbādullāh was born on 15 Rabīʿ I, 1333, January 17, 
1915”. The year 1333 recurs again in calculations on the same page (53a), 
where we have “1373 – 1333 = 40” and “1954 – 1915 = 39” with all 

40  See Paul, “Notes,” p. 575, fig. 1.
41  Paul, “Notes,” p. 565.
42  Yastrebova and Vasil’ev, Novye postupleniia, pp.146-147; Paul, “Notes,” p. 572.



48

these figures written in “Oriental” Arabic numerals. 1373 AH indeed is 
1954 CE. A person born 1333/1915 thus was 40 lunar or 39 solar years 
old in 1954. 

One conclusion would be that the entries on sheet V are due to this 
same ʿIbādullāh, perhaps written in or around 1954. 

3. The first folio counted in “European” Arabic numerals by the Rus-
sian librarians (fol. 1) is fixed to the cover. The size of the paper is considera-
bly narrower than the following folios, and the colour is darker. 1a has poetry 
on it written in a rather uncommon way with changing writing directions, 
much space between lines, and the name of the poet written in the upper 
right corner of the page. The same way of noting poetry recurs at the end 
of the volume, fol. 56b and later, with interruptions, but basically going on 
until the end.

Fol. 1 and foll. 56b-65 might therefore form parts of an anthology of 
Persian and Turki poetry. Dates in this part of the volume are guest entries: 
1b on the birth of a son, 1296/1879, this is only a terminus ante quem for 
the production of this part. Therefore, it seems possible to maintain that this 
is the earliest part, produced possibly soon after or even together with the 
binding.

4. Foll. 2-3 have excerpts of a popular narrative in Persian. Catchwords 
match between foll. 2 and 3, and also between 3 and 4.

5. Fol. 4 continues the narration. There is a closing remark tammat 
in the lower part of 4b and a caesura after fol. 4. These two elements (foll. 
2-4) thus are a separate part or codicological unit, and it is unclear when it 
became part of the volume.

6. This element (foll. 5-10) has various materials: part of a treatise 
on the names of the Men of the Unseen (rijāl al-ghaib), prayers, recipes. 
There is also an arithmetic exercise, but not in Fiṭrat’s hand. The text is 
densely formatted and comes close to the edge of the writing support. This 
is therefore a separate codicological unit as well.

Elements 4, 5, and 6 thus probably once belonged to two different arte-
facts, not related to the rest of the volume, and preserved in it only because 
someone at some point decided to have them there. How and when this may 
have happened is unclear. There is no particular reason to believe that this 
happened in or around 1954 (a date when perhaps the loose sheets may 
have been inserted into the volume), but there is nothing speaking against 
such an assumption, either.

7. Element 7, foll. 11-23, has an odd number of folios and therefore 
cannot be a regular unmutilated quire. In this quire, we have exclusively 



49

legal matter, mostly copies or drafts of notarial acts. One of these is dated 
Shawwāl 1293/October-November 1876 (fol. 12a). 

8. The same type of entries continues until 25b with a date on 25a: 
1297/1880. Elements 7 and 8 thus belong together. On fol. 24a, we have 
the first entry going back to Fiṭrat, an arithmetic exercise written into a 
space left blank between two notarial acts. Fiṭrat has more entries on 26a.43

Another textual genre comes in on fol. 26: official correspondence, this 
goes on until the end of the quire (29b). 

9. We stay in the field of letter writing, but of a different type, the ʿ arża-
dāsht, a form of report written from the provinces to the court; qadis were 
frequently involved in this kind of writing.

10. Again, the content is mainly correspondence. Some letters seem 
“real” (e.g. 34a about a bridge which had been destroyed by high water). 
The layout becomes more irregular, and there are traces of trimming and 
perhaps a rearrangement of the folios. There are two dates: a report related 
to the bridge case, 1297/1880 and another date, 1298/1881 was inserted 
later on the same page (34a). 

There is a caesura after fol. 37, the quire ends, another hand sets in, and 
also the textual genre differs.

11. Element 11 (38-43) at first presents writings by Fiṭrat (until 41a). 
This includes the only passage in Cyrillic script (39b) where also a part of 
the page has been cut out.44 The rest of the quire is mixed between Fiṭrat 
and earlier writers. On 43b, there is a date: Muḥarram 1296/beg. Decem-
ber 26, 1878.

12. Foll. 44-49. The compilation begun in element 11 continues: 
mostly legal texts (until 47a). Fiṭrat comes in on 47b (not earlier) and 
has nearly all entries until the end of the quire. There is a date on fol. 44a: 
1296/1878-9.

13. This element is particular because of its format and because it has 
entries by Fiṭrat alone, all others where Fiṭrat appears have also other writ-
ing. We might think that Fiṭrat himself inserted it into the volume.

14. This quire (52-57) has mostly entries by Fiṭrat. On 52a, there is a 
paratextual remark: arqamahu Fiṭrat ghaffara ʿanhu, “Fiṭrat wrote this, 
may God have mercy on him”.45 And on 53a, as noted above, a guest en-
try details the birth dates of four persons, born between 1321/1904 and 
1333/1915, one entry is given in mīlādī form only: 1913. On 56b, a very 

43  See Paul, “Notes,” p. 576, fig. 2.
44  Paul, “Notes,” p. 577, fig. 3.
45  Paul, “Notes,” p. 578, fig. 4a.



50

different form sets in, it resembles the mise-en-page of fol. 1, a collection of 
poetry in Persian and Turki.

15. The collection of poetry which started on fol. 56b continues.
16. Foll. 59-64. Fiṭrat continues, but on fol. 60b, a different hand sets 

in with recipes; this goes on until fol. 61b. After that, Fiṭrat continues, and 
in general, pages show various hands, with Fiṭrat and the compiler of poetry 
(foll. 1 and 56) taking turns. On fol. 63b, however, there is a special entry, 
a petition (bilīt), dated 3. Jumādā II, 1299 (April 22, 1882) in Turkī which 
evokes the seal of the Bukharan prime minister (qūshbīgī). On 64b, again 
the compiler of poetry continues.

17. Fol. 65a shows more from the compiler of poetry, and on 65b, we 
have a text on bloodletting and the appropriate days for that.

18. The last element is filled with various notes, short poems, quotes, 
and one recipe; probably all guest entries.

Stratigraphy

This section is devoted to the question how this volume came to look 
like it does today. It is a composite volume, that is, there are several parts 
which once existed independently. The most salient difference between the 
individual components of the volume is that some quires do not have any 
Fiṭrat on them: Fiṭrat comes in only on fol. 24a. Since quires 7 and 8 belong 
together, we can conclude that Fiṭrat started writing in a volume which did 
not include elements 4, 5, and 6. And these three elements could further be 
separated into two independent codicological units because of the caesura 
after fol. 4. When these elements were included into the volume we do not 
know.

Fiṭrat’s writings elicited some later interventions: the paratextual re-
mark quoted above, but also attempts at erasing some of his writings which 
apparently aroused the discontent of later (perhaps religiously zealous) 
readers.46

The next remarkable feature is the time gap between the cover (and 
the compilation of poetry on fol. 1 and foll. 56-65) and the rest of the vol-
ume (see below about dates) – the cover is about fifteen years earlier 
than the next dated entry. Of course, we cannot exclude that a volume 
was produced together with the binding in 1274/1857 (date of the cover), 
and that nothing was written into it for the next fifteen years, but this is 
improbable. It is more probable that the compilation of poetry of which 

46  Paul, “Notes,” pp. 579-581, figs. 4b, 4c, 4d.



51

some folios subsist at the beginning and the end of the volume at first went 
together with the binding and that most of that compilation later was lost. 
Since we have no pagination but the one made by the Russian librarians, 
this cannot be resolved. 

We thus have four parts, and if we count the loose sheets at the begin-
ning, there are five parts or codicological units:

- Part 1, the cover together with element 3 and perhaps some folios 
at the end of the volume (elements 15-18); this may be what sub-
sists of a volume originally produced in 1274/1857.

- Part 2, element 4,
- Part 3, elements 5 and 6,
- Part 4, elements 7 to 14 or farther towards the end,
- Part 5, loose sheets, element 2.
The next steps can be made by looking at the dates in the volume, in 

particular part 4. Some of the dates clearly belong to guest entries and 
therefore are not very useful for the analysis of the stratigraphy. Dated guest 
entries are, in my view, the two remarks on the cover, the remarks made by 
one Ḥamīd about birth dates (fol. 53a) together with the calculations made 
by ʿ Ibādullāh (if he indeed was responsible for them). We should also see the 
entry on fol. 63a, the bilīt, as a guest entry.

What remains is a small number of dates ranging from 1293 to 
1298/1876 to 1881. Here is a list:

Fol. 12a Element 7 1293/1876 (notarial act)
Fol. 25a Element 8 1297/1880 (notarial act)
Fol. 34a Element 10 1297/1880 and 1298/1881 (with the later 
    date probably added later on) (reports)
Fol. 43b Element 11 1296/1879 (notarial act, place also given: 
    Bukhara courthouse)
Fol. 44a Element 12 1296/1879 (notarial act)

This shows that the main quires of part 4 were produced within a few 
years only. But the dates also show that the quires do not follow in chrono-
logical order: quires 8 and 10 carry dates which are later than the ones on 
quires 11 and 12, if only by one year. We should remember in this context 
that there is a caesura after fol. 37 (at the end of quire 10), and that would 
open the possibility that the volume was rebound at some point and that the 
quires were placed differently then.

Thus, the volume as it exists today can be divided into the following 
layers:



52

Layer 1 Part 1: cover and element 3 together with folios from the end 
of the volume, remains of a poetic anthology, cover dated 
1274/1857

Layer 2 Part 4, with irregularities: the quires do not follow in chrono-
logical order, probably writings of a Bukharan judge, produced 
in the 1290s/1870s into the 1880s

Layer 3 Part 4 and part 1 towards the end of the volume: Fiṭrat’s writ-
ings, stemming from the 1920s and 1930s; insertion of one 
quire (element 13)

Layer 4 Parts 2 and 3 (elements 4, 5, and 6) with chronology unclear
Layer 5 Later interventions in Fiṭrat’s writings, not datable (after 

1938)47

Layer 6 Later interventions into the material form of the volume: add-
ing of the loose sheets, rebinding of the volume, at an unclear 
point in time (perhaps 1954?). 

Conclusion
Is ms St Petersburg, National Library of Russia, PNS 561 a jung? 

Some parts of it evidently are not: Parts 2 and 3 probably were not part 
of such a manuscript, but at the end, these parts are too small to tell. 
Part 1 (element 3) could have included an anthology of poetry and in that 
case, it was not a jung (but there are of course jung manuscripts which 
have poetry, and in Iran, collections of poetry are sometimes called jung). 
The interesting part is part 4. The entries by Fiṭrat in this part and also 
in part 1, that is to say, layer 3, surely are a notebook, and if one accepts 
that jung manuscripts do not necessarily belong to the legal sphere, it 
could be called a jung as well. His entries are extremely disordered, even 
more so than the manuscript which Nazli Vatansever used to demonstrate 
the “disordered” type of personal manuscript.48 Therefore, Fiṭrat had only 
himself as user in mind. He used pre-existing quires or sheets of paper to 
jot down whatever was on the agenda: sketches for his work on Tajik gram-
mar, exercises of Tajik in Roman script, drafts of poems (some of them 
repeated several times), arithmetic and algebraic exercises, and there are 
no references whatsoever to what was written there beforehand – he was 
interested in the manuscript only because of the blank space it provided. 
We have seen personal interests of the writer also reflected in jung manu-

47  Fiṭrat was shot in October 1938 and the paratextual remarks are formulae for a deceased person.
48  Vatansever, “Types,” pp. 519-524 (with figs. 1-4), ms Istanbul, Süleymaniye, Esad Efendi 3847.



53

scripts like Tashkent, Beruni 2588 or Beruni 7502, and the use of empty 
space was visible also in Beruni 9767. 

The older layer in part 4 (layer 2) with its many copies or drafts of notar-
ial acts (but no fatwas), reports, and correspondence may indeed stem from 
a judge’s notebook and therefore would probably be seen as a jung if it had 
survived intact. 

Thus, like in Beruni 9767, we could say that this part of the manuscript 
in fact includes two notebook or jung writings, one by a Bukharan judge and 
the other one by Fiṭrat. 



54

Дилноза Дутураева (Йорк)

ЖЕНЩИНЫ В ПУТИ: ПОСОЛЬСТВА, ТОРГОВЛЯ И 
ШПИОНАЖ В ЭПОХУ КАРАХАНИДОВ

Я хотела бы выразить свое глубокое уважение и восхищение 
перед научным вкладом Дилором Алимовой в исследование исто-
рии Центральной Азии. Её достижения не только расширили наше 
понимание региона, но и вдохновили множество молодых людей в 
науке, в том числе и меня, своим примером стойкости, преданно-
сти и интеллектуального мастерства.

Караханиды – династия, процветавшая в Центральной Азии в IX–
XII веках, игравшая ключевую роль в формировании региональной 
истории и культуры. Исследование истории этой династии имеет важное 
значение для понимания политических, социальных и культурных транс-
формаций в эпоху средневековья. Женщины в культуре Караханидов 
олицетворяли не только традиционные роли супруги и матери, но и ак-
тивно участвовали в политической и социальной жизни. Это исследова-
ние, основанное на материалах письменных средневековых источников, 
направлено на освещение роли женщин в торговле и дипломатии Кара-
ханидского государства49.

Изучая историю Шелкового пути в период Караханидов, я обнару-
жила в китайскоязычных источниках отдельные данные, касающиеся 
участия женщин в дипломатических делегациях из Центральной Азии 
при  китайском императорском дворе. К примеру, по случаю Нового 
года, согласно китайскому протоколу, иностранные послы приглаша-
лись на официальную церемонию во дворец на аудиенцию к императору 
и для вручения ему дипломатических даров. Одна из таких новогодних 
церемоний была описана Мэн Юаньлао (ок. 1090–1150), чиновником 

49  Данное исследование изначально опубликовано в: Dilnoza Duturaeva, Qarakhanid Roads to 
China: A History of Sino-Turkic Relations. Leiden: Brill, 2022. Автор выражает признательность издатель-
ству Brill за разрешение использовать данный раздел книги и Азизу Турсунметову за перевод текста на 
русский язык.



55

Северной Сун, бежавшим из Кайфэна во время вторжения чжурчжэней 
и оставившим подробное описание городской жизни Кайфэна, обычаев 
и традиций его жителей, а также официальных церемоний, проводимых 
при дворе Северной Сун. В описании новогодней церемонии он предо-
ставил подробную информацию о прибывавших ко двору иностранных 
делегациях, включая описания их внешнего вида и костюмов. Среди 
прочего, им представлены описания посланников из Ляо (Киданей), 
Си Ся (Тангутов), Гаоли (Кореи), наньфан Цзяочжоу (южных варваров 
Цзяочжоу), Хуэйхэ (Уйгур), Ютянь (Хотана, т.е. Караханидов), Санфоци 
(Шривиджая), наньман ву син фан (пять семей южных варваров), Дали 
(Юньнань) и Даши (мусульмане). В описании караханидской делегации 
он, в частности, упоминает о сопровождавших послаников женщинах: 

于闐皆小金花氈笠、金絲戰袍、束帶，幷妻、男同來，乘駱駞、氈
兜、銅鐸入貢。50 

"Все мужчины из Ютянь [Хотана] носили маленькие, золо-
тые, узорчатые, конические войлочные шляпы, боевые халаты из 
золотых шелковых нитей, подвязанные поясами, прибывая вме-
сте со своими женами и сыновьями, они ехали верхом на верблюдах 
с войлочными мешками и бронзовыми колокольчиками, они пред-
стали с подношениями".

Это описание указывает на то, что посланники Караханидов путе-
шествовали вместе со своими семьями. Разумеется, женщины могли 
также путешествовать по собственным делам, по семейным обстоятель-
ствам или для посещения святых мест. Поэтому их присутствие в кара-
ванах и караван-сараях было не редким явлением. В некоторых случа-
ях тюркские женщины знатного рода могли самостоятельно совершать 
хадж51. Однако, присутствие женщин в официальных делегациях и, осо-
бенно, их участие в дипломатических церемониях при китайском дворе 
упоминаются редко. Примечательно, что представители делегации Ка-
раханидов были единственными, прибывшими ко двору в сопровожде-
нии своих жен (по крайней мере, эту информацию китайский чиновник 
предоставил лишь в описании караханидских посланников). Очевидно, 
сам сей факт был настолько примечательным для автора, что он решил 

50  Meng Yuanlao 孟元老, Dongjing meng Hua lu 東京夢華錄 [Записи прекрасных снов о Восточ-
ной столице]. Xianggang: Shangwu yinshuguan, 1961. Гл. 6. С. 167; Xu Song 徐松, Song huiyao jigao 宋
會要輯稿 [Свод важнейших материалов по истории династии Сун] // Scripta Sinica. Institute of History 
and Language, Academia Sinica; Institute of Ancient Books Collection, Sichuan University; Department of 
East Asian Civilization, Harvard University, 2008. Fanyi гл. 7. С. 57. 

51  Carole Hillenbrand, Women in the Saljuq Period // Women in Iran from the Rise of Islam to 1800. Ed. 
Guity Nashat and Lois Beck. Urbana and Chicago: University of Illinois Press, 2003. P. 110-111.



56

упомянуть его в своем описании. Возможно, однако, что эти женщины 
были не просто сопровождающими мужчин-посланников. В связи с чем 
возникает вопрос – могли ли они предпринимать самостоятельные путе-
шествия? К сожалению, сами эти женщины не оставили записей о своем 
путешествии, поэтому истинная причина(ы) их предприятия останется 
неизвестной. В то же время тот факт, что женщины Караханидов ездили 
в Китай, и им доводилось присутствовать на аудиенции у китайского им-
ператора, дает богатую пищу для рассуждений о женской мобильности и 
их роли в караханидском обществе.

Общество Караханидов было ориентировано, в большей степени, 
на мужчин. Последние, безусловно, доминировали, однако женщины 
в кочевых и полукочевых обществах могли иметь гораздо больше сво-
бод и власти, в сравнении с женщинами в патриархальных культурах, 
таких как Китай или Персия. Женские ценности, особенно в тюркских 
обществах, в определенной степени уважались. В частности, матрили-
нейность и образ женщины можно наблюдать на этапе формирования 
государств, что отражено, например, в создании легенд ранних тюр-
ков о волчице, а также в тех случаях, когда был необходим регент для 
обеспечения мирного правопреемства на трон. Исламизация тюрков 
и их тесная связь с оседлыми обществами оказали впоследствии вли-
яние на положение женщин. Однако первые тюрко-исламские дина-
стии продолжали свою полукочевую культуру, что могло бы объяснить 
политическое влияние, экономическую независимость и высокие ли-
тературные достижения знатных женщин и женщин из высшего, сред-
него класса в тюркских обществах X–XII веков. Эти примеры хоро-
шо задокументированы сельджукскими историками. Однако истинная 
власть женщин не всегда отражена в полной мере в мусульманских 
хрониках в силу некоторых устойчивых конструктов, принятых в отно-
шении женщин в исламском мире52. Это означает, что в действитель-
ности эти женщины могли бы быть даже более могущественными, чем 
их принято было описывать в источниках. Женщины Караханидов в 
этом отношении, очевидно, не были исключением и наши знания об их 
роли в политике и обществе ограничены вследствие недостатка источ-
ников по истории Караханидов, в целом, и авторской предвзятости, в 
частности. Вместе с тем, в сельджукских источниках можно найти био-
графии некоторых караханидских женщин, которые, как представля-
ется, могут способствовать пониманию их образа и места в тюркском 
обществе.

52  Об этом предположении и положении женщин периода Сельджуков см: Там же. Р. 103-120.



57

Самой известной караханидской женщиной в истории, вероятно, 
была Туркан-хатун, царица-супруга сельджукского султана Малик-ша-
ха I. Она также была регентом при своем сыне Махмуде I с 1092 по 1094 
гг. и пыталась стать официальным правителем империи Сельджуков. По 
происхождению она была караханидской принцессой, дочерью караха-
нидского кагана Тамгач-хана Ибрагима и, вероятно, получила хорошее 
образование при дворе своего отца. Караханиды обучали мальчиков и 
девочек билиг и адаб (мудрости и хорошим манерам)53. 

Туркан-хатун была очень амбициозной и сумела завоевать полити-
ческую власть и влияние при дворе и в армии. Отношения между Тур-
кан-хатун и Низам аль-Мульком, визирем империи Сельджуков, отра-
жали его взгляды на женщин в политике, и он, несомненно, имел в виду 
именно Туркан-хатун при описании женского правления в Сиясатнаме, 
в котором он критиковал вредное влияние женщин при дворе и их сове-
ты, вводящие в заблуждение правителей54.

"Нельзя позволять подчиненным царя брать на себя власть, посколь-
ку это причиняет величайший вред и разрушает великолепие и величие 
царя. Это особенно относится к женщинам, поскольку они носительницы 
вуали не обладают совершенным разумом. Их цель – продолжение ро-
дословной, поэтому, чем благороднее ее кровь, тем лучше, и чем целому-
дреннее их поведение, тем они более достойны восхищения и одобрения. 
Но когда царские жены начинают брать на себя роль правителей, они 
основывают свои приказы на том, что им говорят заинтересованные сто-
роны, потому что они не способны видеть вещи своими глазами так, как 
мужчины постоянно смотрят на дела внешнего мира"55. 

Сельджукский историк аль-Хусейни объяснял причины могущества 
и влияния Туркан-хатун ее добрым отношением к солдатам, происхож-
дением от знатного рода правителей тюрков, которые считали себя по-
томками Афрасиаба и личным богатством56. Когда ее дочь вышла замуж 
за халифа Багдада аль-Муктади и пожаловалась на его дурной харак-

53  Yūsuf Khāṣṣ Ḥājib Balāsāghūnī, Qutadghu bilig. Transl. by Robert Dankoff as Wisdom of Royal 
Glory: A Turko-Islamic Mirror for Princes. Chicago: University of Chicago Press, 1983. P.187; Текст 
на тюркском см: Reşid Rahmeti Arat, Yusuf Has Hâcib, Kutadgu Bilig: Metin, Tercüme, Indeks. 
Istanbul: Millî Eğitim Basımevi, 1947–1979. Том 1. С. 452.

54  Clifford E. Bosworth, The Political and Dynastic History of the Iranian World (A.D. 1000–1217) 
// The Cambridge History of Iran: The Saljuq and Mongol Period. Ed. John A. Boyle. Vol. 5. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1968. Р. 77. 

55  Niẓām al-Mulk, Siyāsatnāma. Transl. by Hubert Danke as The Book of Government or Rules 
for Kings: The Siyāsat-nāma or Siyar al-Mulūk of Niẓām al-Mulk. London: Routledge, 1960. Р. 185.

56  Ṣadr al-Dīn ʿAlī al-Ḥusaynī, Akhbār al-dawla al-saljūqiyya (Zubdat al-tawārīkh). Transl. by 
Clifford E. Bosworth. London: Routledge, 2011. Р. 53.



58

тер, ее вернули домой57. Это, безусловно, было связано с влиянием Тур-
кан-хатун при дворе. Когда Малик-шах умер, она сохранила его смерть 
в секрете и приступила к переговорам с халифом Багдада аль-Муктади, 
чтобы обеспечить преемственность и защитить себя от других претен-
дентов на трон. И хотя стать официально правительницей ей так и не 
удалось, Туркан-хатун все же добилась того, чтобы хутба была прочи-
тана в честь ее сына58.

Караханидский поэт и визирь Юсуф Хасс Хаджиб в своем литера-
турном труде, написанном в жанре «зеркала для принцев», выражает 
схожие оценки роли женщин, как и сельджукский визирь Низам аль-
Мульк:

"Сколько стойких и отважных мужчин было полностью ис-
треблено из-за женщин? Многие мужчины с румяными щеками и 
сияющей честью лицом преданы земле из-за женщин. Тысячи все-
мирно известных и доблестных мужчин были заживо похоронены 
женщинами. Да и как вообще можно уберечься от женщин?"59. 

Критикуя их пагубное влияние на мужчин, караханидский визирь, 
возможно, имел в виду конкретных придворных дам. Описывая женщин 
знатного происхождения, он осуждал их за «длинный язык» и отмечал, 
что мужчина, который выбирает жену из-за ее знатности и статуса, ста-
нет ее рабом60. Между тем, Ибн аль-Асир приводит случаи, когда кара-
ханидские женщины правили в качестве регентов или обладали полити-
ческой властью при дворе. Например, жена Багра-хана ибн Кадыр-хана 
умертвила старшего сына своего супруга и посадила на трон собствен-
ного сына Ибрагима61.

Женщины тюркской элиты обладали правом не только путеше-
ствовать самостоятельно, но и могли быть отправлены правителем в 
соседние страны и лично встречаться с монархами. Низам аль-Мульк 
приводит историю тюркской женщины при дворе Газневидов, хорошо 
образованной и владеющей несколькими языками. Она была отправ-

57  Clifford E. Bosworth, The Political and Dynastic History of the Iranian World... Р. 100–101.
58  Fatima Mernissi, The Forgotten Queens of Islam. Cambridge: Polity Press, 1993. P. 27–28.
59  Yūsuf Khāṣṣ Ḥājib Balāsāghūnī, Qutadghu bilig... Р. 187–188; Текст на тюркском см: Reşid 

Rahmeti Arat, Yusuf Has Hâcib, Kutadgu Bilig... Р. 454.
60  Там же. Р. 186; Текст на тюркском см: Там же. Р. 451.
61  ʿAlī ʿIzz al-Dīn Ibn al-Athīr, Al-Kāmil fī al-taʾrīkh. Edited by Johannes C. Tornberg as Ibn-el-Athiri 

Chronicon quod perfectissimum inscribitum. 14 Vol. Leiden and Uppsala: Brill, 1851–1876. Vol. 9. P. 211; 
Также см: Ибн ал-Асир, Ал-Камил фи-т-тарих (Полный свод истории): Избранные отрывки, пер. с 
араб. и комм. П. Г. Булгакова; дополн. Ш. С. Камолиддина.Ташкент: Узбекистан, 2006. С. 185.



59

лена султаном Махмудом в Самарканд с секретным заданием, похитить 
грамоту халифа, посланную караханидскому Кагану. Первоначально 
прибыв в Кашгар для покупки тюркских рабов и товаров, импортиро-
ванных из Китая и Хотана, наша героиня затем отправилась дальше в 
Самарканд. Здесь она добилась встречи с Хатун, а затем и караханид-
ским Каганом и одарила обоих товарами, привезенными из Кашгара. 
Представившись вдовой купца, она заявила, что во время их совмест-
ного путешествия ее супруг умер в Хотане, по пути в Китай (Хитай). 
Между тем, деловой партнер ее мужа посоветовал ей отказаться от 
продолжения поездки в Китай, почему, собственно, она и решила под-
нести имеющиеся при ней товары Кагану Кашгара. Впоследствии она 
была отдана замуж за кашгарского кагана и, после смерти последнего, 
унаследовала определенный капитал. Утверждая, что имеющийся при 
ней ребенок является сыном от ее второго брака с кашгарским кага-
ном, будучи в Самарканде, она попросила протекции у Караханидско-
го Кагана. Благодаря этой легенде, женщина сумела получить доступ 
ко двору Кагана в Самарканде и, в конечном итоге, выкрасть грамоту 
халифа62. Эта история, вероятно, апокрифичная, но она рисует яркую 
картину о тюркских женщинах и их мобильности в тот период. Более 
того, это также подтверждает, что Хотан был центральным пунктом, 
откуда отправлялись торговые караваны в Китай и что купцы путеше-
ствовали в Китай со своими женами:

"Поэтому он [Султан Махмуд] предоставил ей все, что она требо-
вала, в виде денег, драгоценностей, одежды, украшений, животных и 
продовольствия. У этой женщины был сын четырнадцати лет, воспиты-
вавшийся у учителя; она взяла мальчика с собой и отправилась из Газни 
в Кашгар. Там она купила несколько тюркских пажей и рабынь, а также 
большой запас отборных товаров, импортированных из Китая [Хитая] 
и Хотана, таких, как мускус и различные виды шелка. Затем она отпра-
вилась в компании купцов в Узген, а оттуда направилась в Самарканд. 
Через три дня после своего прибытия она отправилась засвидетельство-
вать свое почтение Хатун, предложив в подарок очень красивую слу-
жанку-турчанку вместе со многими изысканными вещами из Индии, 
Хотана и Китая, говоря: «Мой муж был купцом; он путешествовал по 
всему миру и брал меня с собой; мы собирались в Китай, но когда мы до-
брались до Хотана, он умер. Я повернула назад и прибыла в Кашгар»63.

62  Niẓām al-Mulk, Siyāsatnāma... Р. 154–158.
63  Там же. Р. 155.



60

В истории об этой тюркской женщине также отмечается, что жен-
щины могли присоединяться к торговым караванам, как это сделала 
она, когда путешествовала из Кашгара в Узген и далее в Самарканд. Это 
указывает на то, что не все женщины в торговых караванах обязатель-
но имели отношение к купцам-мужчинам. Среди них могли быть так-
же женщины, путешествующие самостоятельно в коммерческих целях, 
либо даже выполняющие миссию своего правителя. 

Хотя женщины-посланницы, судя по всему, не были обычным яв-
лением в Китае, все же записи о некоторых делегациях можно найти в 
источниках династии Сун. В частности, официальную женскую делега-
цию, прибывшую ко двору Сун из Женского царства (Нюжэнь го), про-
иллюстрировал художник династии Сун Ли Гунлинь (1049–1106) в сво-
ем «Ваньфан жигун ту» («Портрет данников бесчисленных  регионов»)64.  
Описания Женских царств начали появляться в китайских источниках, 
начиная с VI в. С периода династии Тан, часто упоминались посланницы 
царств, которыми управляли женщины. Чиновник династии Сун Чжао 
Жугуа оставил записи о двух Женских царствах, расположенных на 
юго-востоке и в Западном море. Последнее имело торговые отношения 
с Дацинь (Багдад) и Тяньчжу (Индия)65.  Вэньсянь тункао зафиксиро-
вал, что Западное Женское Царство (Си Ню го)  располагалось к запа-
ду от Памира66. Точное местоположение этих царств неясно. Понятие 
«юго-восток» можно рассматривать и в более широком смысле, как 
пространство, простирающееся от Юго-Восточной Азии до Австралии. 
Женские Царства нередко описываются как загадочные земли, а сведе-
ния о них полны мифической информацией.

В источниках династии Сун также встречается упоминание о буддий-
ской монахине, которую Каган Уйгуров Ганьчжоу отправил в качестве 
посланницы ко двору династии Сун в 1007 году:

景德四年冬十月戊午，甘州回鶻可汗夜落紇遣尼法仙等來朝，獻馬

十匹，仍許法仙遊五臺山。尋又遣僧翟大泰來，貢馬十五匹，欲於京

城建佛寺祝聖壽，求賜名額，不許。67 

64  Wanfang zhigong tu 萬方職貢圖 (Портрет данников бесчисленных регионов), изображено Ли 
Гунлинем 李公麟 (1049–1106). Художественная галерея Фрира, Смитсоновский институт, Вашингтон. 
F1911.180. URL: https://asia.si.edu/object/F1911.180/

65  Zhao Rugua 赵汝适, Zhu fan zhi 諸蕃志 [Records of foreign people]. Transl. by Friedrich Hirth, and 
William W. Rockhill as Chau Ju-kua: His Work on Chinese and Arab Trade in the 12th and 13th Centuries, 
Entitled Chu-fan-chï. St. Petersburg: Imperial Academy of Sciences, 1911. Р. 151. 

66  Ma Duanlin 馬端臨, Wenxian tongkao 文獻通考 [Исследование всех главных разделов]. Taipei: 
Taiwan shangwu yinshuguan, 1987. Гл. 339. C. 2662-2663.

67  Li Tao 李燾, Xu zizhi tongjian changbian 續資治通鑑長編 [Продолжение Всеобщего зерцало, 
управлению помогающее]. Beijing: Zhonghua shuju. 2004. Гл. 67. С. 1501. Эта миссия также появляется 



61

"В день вуву десятого месяца зимы эпохи Цзиндэ [7 декабря 
1007 г.] Ганьчжоу Хуэйгу Елаге кэхань [Яглакар, Каган Ганьчжоу-
ских Уйгур] отправил монахиню Фасянь и других людей прибыть 
ко двору и  поднести 10 лошадей, поэтому монахине Фасянь было 
разрешено поехать в Утайшань"68. Вскоре, он также послал 
монаха по имени Чжай [также произносится как Ди] Датай, 
чтобы тот прибыл ко двору и преподнес 15 лошадей; он хотел 
построить в столице буддийский храм, чтобы пожелать долгой 
жизни мудрому человеку [императору] и просил даровать доску 
с именной надписью, но на это дозволение не получил". 

Билленштейн перевел слово ни, что означает «буддийская монахи-
ня», как «манихей»69. Он, вероятно, предположил, что это искажение 
китайского термина «мани», относящегося к манихейству. Однако Фа-
сянь попросила отправиться в Утайшань, являющийся священным буд-
дийским местом. Манихеи часто фигурировали в источниках династии 
Сун под термином вайдао, что означает не буддисты и чикайшимо (ве-
гетарианцы демонопоклонники), и игнорировались властями Сун. В то 
же время уйгурские Каганы часто назначали буддийских монахов, кото-
рые путешествовали между Индией и Китаем и отправлялись в качестве 
посланников ко двору династии Сун. Поэтому наиболее вероятно, что 
Фасянь была буддийской монахиней. 

В ранний период династии Сун, а именно в 1019 году, в Китае на-
считывалось 230 127 официально зарегистрированных буддийских мо-
нахов и 15643 монахини70. Буддийские монахини изображены в источни-
ках Сун в качестве серьезных последователей буддизма и влиятельных 
учителей, находящихся под покровительством императорской семьи и 
представителей местной элиты. Более того, в период правления дина-
стии Сун, женщинам было разрешено рукополагать учениц и управлять 
своими монашескими делами самостоятельно, не подчиняясь монахам71. 
Судя по всему, они могли также выступать в качестве эмиссаров и воз-
главлять официальные миссии, посылаемые уйгурскими Каганами ко 
двору Сун. Более того, хатун Ганьчжоуских уйгур также направляли ко 
двору династии Сун свои официальные миссии:

в разделе Хуэйгу, см.: Tuotuo 脱脱, Song shi 宋史 [История династии Сун]. Taipei: Dingwen shuju, 1980. 
Гл. 490. С. 14115. Это была вторая миссия монахини Фасянь; ее первая миссия была в 1004 году.

68  Утайшань священное буддийское место, расположенное в Циншуй, провинция Шаньси, Китай.
69  Hans Bielenstein, Diplomacy and Trade in the Chinese World. Leiden: Brill, 2005. Р. 452.
70  Hsieh Ding-hwa, Buddhist Nuns in Sung China // Journal of Song-Yuan Studies. № 30. 2000. Р. 81.
71  О деятельности буддистских монахинь подробнее см.: Там же. Р. 63–96.



62

其年，夜落紇、寶物公主及沒孤公主、娑溫宰相各遣使來貢。東封

禮成，以可汗王進奉使姚進為寧遠將軍，寶物公主進奉曹進為安化郎

將，賜以袍笏。又賜夜落紇介冑。[…] 三年四月，可汗王、公主及宰

相撒溫訛進馬、乳香。賜銀器、金帶、衣著、暈錦旋襴有差。72. 

"В этом году [1008] Елаге кехань [Яглакар Каган], принцес-
са Баову, принцесса Мэйгу и цзайсян [Великий советник] Суовэн 
[Сагун] каждый отправил послов с данью. Когда церемония Ду-
нфэн73 была завершена, Яо Цзинь, посланник уйгурского Кагана, 
был назначен в качестве нинъюань цзянцзюнь [Генерал, который 
приносит умиротворение на расстоянии], а Цао Цзинь, послан-
ник принцессы Баоу, – Аньхуа ланцзяном [комендантом Аньхуа], 
и они были одарены платьями и дощечками. Также Елаге кехану 
были пожалованы доспехи и шлем. […] В четвертый месяц треть-
его года [1025] кехань ван [Каган Царь], принцесса и цзайсян Са-
вене [Сагун] предложили лошадей и ладан. Им были пожалованы 
серебряные изделия, золотые пояса и парчовые платья, которые 
различались в зависимости от их ранга". 

Принимая во внимание положение женщин тюркской элиты в об-
ществе и присутствие женщин-посланниц при дворе Сун, можно пред-
положить, в официальных делегациях Караханидов в Китае женщинами 
могли выполняться самостоятельные миссии. Необходимо также иметь 
в виду, что подобные «женские сюжеты» и описания их путешествий в 
указанную эпоху собирались и описывались мужчинами, поэтому мы мо-
жем полагаться только на то, что последние находили нужным включить 
в свои отчеты. Несмотря на это, материалы, представленные в данном 
исследовании, несомненно свидетельствуют об активной деятельности и 
определенной видимости женских акторов на различных участках Шел-
кового пути в эпоху Караханидов. 

                                                   Перевод с английского: Азиз Турсунметов

72  Tuotuo 脱脱, Song shi 宋史 [История династии Сун]. Гл. 490. С. 14115-14117.
73  Дунфэн – жертвоприношение императора Жэньжу в честь небес в Тайшане в 1008 году.



63

Лола Додхудоева (Душанбе)

К ВОПРОСУ О ГРАНЯХ СУННИТСКОЙ ОРТОДОКСИИ 
В РИТОРИКЕ БУХАРСКОГО УЛЕМА ЭПОХИ 

СУННИТСКО-ШИИТСКОГО ПРОТИВОСТОЯНИЯ 

(по материалам трактата 997–1588 г. "Манакиб ал-хулафа")

 

Участие в сборнике статей, посвящённых юбилею одной из са-
мых ярких женщин-востоковедов на интеллектуальном постсо-
ветском пространстве, Дилором Агзамовны Алимовой, для меня 
большая радость. Можно по-разному воспринимать отдельные 
конкретные выводы и концепции, изложенные ею в многочислен-
ных публикациях, но нельзя не испытывать глубочайшее уваже-
ние к ней, как к талантливому и ответственному ученому и не 
радоваться каждой встрече с ней. 

В течение долгого времени об истории кочевой династии Шибанидов 
Абу-л хайридов (906–1007/1500–99) справедливо говорилось не ина-
че, как об «одной из самых темных страниц истории региона». Сегодня 
можно утверждать, что эта «страница» получила значительно большее 
освещение, благодаря появлению целого ряда серьезных исследований 
ученых разных стран74. Они, безусловно, расширили горизонты нашего 
понимания той эпохи, но, тем не менее, некоторые аспекты жизни реги-
она все еще требуют углубленного исследования. 

Такая необходимость во многом продиктована стремлением лучше 
понять процессы, проходившие в период предмодерна, не только, соб-
ственно, в Мавераннахре, но и Евразии в целом. В этот период на всем ее 
обширном пространстве шло формирование новых территориальных 
государств, появление новых церквей как выразителей новых государ-
ственных идеологий,75 целенаправленно ограничивавших доминирова-
ние католической церкви. Все эти процессы в совокупности определили 

74  Об этом более подробно см. работы: Ю. Брегеля, Р. МакЧесни, Б. Бабаджанова, Г. Бурака,  
А. Васильева, Т. Велсфорда, А. Вильде, Д. ДиУиза, Х. Kамола, Дж. Комсток-Скипп, Б. Мэнз, Б. Но-
рика, Ф. Ришара, М.-Е. Субтельны, Т. Султанова, Ф. Шварца, А. Эркинова.

75  Одним из главенствующих идеологических лозунгов в Западной Европе в то время стал: “Cujus 
regio, eius religio” (Лат.: «Чья страна, того и вера»).



64

дальнейшее развитие и региона, и мира, и, в частности, привели к соз-
данию концепции территориального национального государства, модель 
которого превалирует сегодня в мире. Поэтому неудивительно, что изу-
чение особенностей социально-политического и религиозного развития 
разных частей  Евразии в канун модерна вышло в разряд магистральных 
направлений исследований. 

Сложные механизмы политической реорганизации в мусульманской 
части региона привели в действие крах Тимуридской империи, стимули-
руя появление новых политических образований, ориентированных на 
независимое правление и выстроенных на локальных формах религиоз-
но-политической легитимности. 

Кочевая династия Шибанидов Абу-л хайридов, хотя и мощная, но все 
же маргинальная страта, захватив власть в Мавераннахре, стремилась 
укрепить свое влияние и правление. Ставка на суннитскую ортодоксию, 
поддержанную и суфийскими тарикатами, воспринималась династа-
ми как важнейший фактор укрепления базиса социетального развития 
складывавшегося ханства. События на внешнем контуре их владений 
превратили этот фактор в детерминанту политической повестки. 

Провозглашение шиизма государственной идеологией нового 
политического актора в регионе, Сафавидского государства (902–
1502/1148–1736), привело к расколу мусульманской части Евразии. В 
ответ на это сложился т. н. «суннитский пояс», в который вошли Осман-
ская и Могольская империи, ханство Абу-л хайридов стало его третьим 
участником. 

В Европе главными движущими силами в процессе политических 
изменений стали церкви, в связи с чем, этот период назван временем 
конфессионализации. Известно, что сущностной компонентой социаль-
но-политического развития в исламе является не церковь, а община. 
Эпоха конфессионализации в исламской зоне Евразии стала временем 
борьбы за признание истинности вероучения и религиозной практики 
той общины/конфессии, что формировала повестку каждого отдельно 
взятого политического игрока. 

Согласно известному высказыванию Мухаммада, из 73 общин, ко-
торые появятся в исламе, спасется лишь одна (فرقــة ناجيــة – «спасенная 
община»). Анализ письменных источников времени наибольшей кон-
фронтации свидетельствует, что каждая конфессия стремилась доказать, 
что именно она является той самой «спасенной». В определенной мере 
борьбу за подтверждение легитимности каждой из общин как «ал-фир-
ка ан-наджиййа» усиливал и факт приближения тысячелетия ислама 
(1000/1592).



65

Влияние этих процессов на ход мировой истории невозможно пере-
оценить, поскольку «… к концу X/XVI в. Османская империя, государ-
ство Великих Моголов и ханства Мавераннахра вместе властвовали 
над примерно третью человеческой расы (то есть над приблизительно 
160 миллионами из предположительно 500 миллионов человеческих 
душ) и в полной мере контролировали глобализирующуюся экономику 
Старого Света, сосредоточенную в Индийском океане и на Шелковом 
пути»76.

Мавераннахр, старинный оплот суннизма-ханафизма, вступил в 
борьбу за утверждение его неоспоримой истинности как «ал-фирка 
ан-наджийа» и на поле боя, и в идеологической сфере.

Военные действия династии неочингизидов – Шибанидов в Хора-
сане, начинавшиеся как единичные набеги еще с начала X/XVI вв.77, к 
концу столетия приобрели характер хорошо организованных военных 
операций по осаде городов и принуждению противника к сдаче на ка-
бальных для него условиях78. 

Самым длительным блокадам подверглись Герат (9 и 11 меся-
цев) и Машхад (4 и 6 месяцев). Выбор этих городов с целью захвата и 
утверждения собственной власти вполне логичен в свете и идеологиче-
ских, и экономических задач Шибанидов. Одним из самых удачливых в 
военном деле шибанидских ханов, по данным источников, являлся Аб-
дуллах хан II (пр. 991–1006/1583–98), благодаря военным кампаниям 
которого ханство достигло максимальных пределов.

Фокусом моих научных интересов в настоящее время является руко-
пись уникального труда «Манакиб ал-хулафа’»79 («Добродетели / по-
хвальные качества халифов»), составленного сайидом мавлана Кавам 
ад-Дином Мухаммадом ал-Хусайни ал-Санауджиради ал-Зийаратгахи 
ал-Харави в 997/ 1588 г.80, на излете правления династии.

76  M. Melvin-Koushki, Early Modern Islamicate Empire: New Forms of Religiopolitical Legitimacy 
// The Wiley-Blackwell History of Islam. Malden: Mass, 2017. P. 355.

77  М. Szuppe, Entre Timourides, Uzbeks et Safavides: questions d’histoire politique et sociale de 
Herat dans la premiere moitie du XVIe siècle. Paris: Association pour l’Avancement des Études Iraniennes, 
1992. P. 149-164.

78  О.Ф. Акимушкин, анализируя сведения иранских и мавараннахрских источников, пришел к вы-
воду, что за это время Шибанидами было проведено в Хорасане не менее 21 военных операций разного 
характера. Об этом см.: О.Ф. Акимушкин, Средневековый Иран: Культура, история, филология. СПб.: 
Наука, 2004.

79  Исследование проводилось в рамках программ Института иранистики Австрийской Академии 
наук. Приношу искреннюю благодарность директору института, проф. Флориану Шварцу и доктору 
Бруно Ди Никола за поддержку в проведении исследования. 

80  В колофоне указано время завершения труда – месяц мухаррам 997/декабрь 1588 г. 



66

Наш автор, представленный в трактате как Мулла Мир81, входил 
в состав интеллектуальной элиты, приближенной к Абдуллах хану. Его 
отец, знаток и рациональных, и богословских наук (نقلــي و   сайид (عقلــي 
мавлана Насир ад-дин в 919/1513 покинул Герат, последовав за Убай-
дуллах-ханом Шибанидом (пр. 940–947/1533–1540) в Бухару, где пре-
подавал ханафитское право в мадраса Газийан. Он был похоронен вбли-
зи мазара Хваджи Баха ад-дина Накшбанда, что свидетельствует о его 
высоком статусе в общине. Наш автор, Кавам ад-дин Мухаммад, также 
преподавал в медрасе Бухары. 

Трактат представляет собой контрнарратив, составленный в ответ 
на протестное письмо шиитов, возмущенных жестокостью военных кам-
паний Шибанидов Абу-л хайридов в Хорасане, конкретно осадой Герата 
в 997/1588 г.

На наш взгляд, ценнейшим источником «Манакиб ал-хулафа’» 
делают не только конкретные время и повод создания, но и, по мень-
шей мере, еще три факта, связанные непосредственно с личностью ав-
тора. Во-первых, Мулла Мир происходил из семьи потомков Пророка, 
то есть принадлежал транснациональному и трансконфессиональному 
экуменическому сообществу саййидов, значимость которого в сложе-
нии и трансляции классического понимания Традиции невозможно 
переоценить. Во-вторых, Мулла Мир, как преподаватель бухарского 
мадраса, к тому же, во втором поколении, непосредственно влиял на 
формирование религиозных и социально-политических позиций в ин-
теллектуальной среде ханства, и, наконец, в третьих, то, что трактат 
– результат коллективного осмысления его текста суннитскими улама 
из окружения правящего хана. Более того, автор отмечает, что пред-
ставит свой текст на суд самого хана и исправит все свои ошибки, на 
которые укажет хан. 

Все это дает основание рассматривать стиль изложения, аргумен-
тацию муллы Мира в подтверждение истинности религиозно-поли-
тических позиций ханства, как выражение принятой и поощряемой в 
конкретный исторический момент дискурсивной стратегии «литерату-
ры протеста».

Трактат (رسالة) состоит из предисловия (مقدمة), пяти частей (فصــل) 
и заключения (حاتمة)82  После весьма краткого - в одну строку – сла-.

81  С огромной благодарностью отмечаю, что сведения о самом авторе любезно предоставлены мне 
проф. Флориан Шварцем, восстановившим биографические сведения о мулле Мире по нескольким 
источникам.

82  Л. Додхудоева, Уникальная рукопись эпохи Шибанидов из фонда Центра письменного наследия 
Таджикистана // Письменные памятники Востока. Т. 18. № 2 (45). СПб, 2021. C. 114–132.



67

вословия в адрес Аллаха, Мухаммада, его семьи, асхабов, после вводно-
го словосочетания امــا بعــدдается объяснение причины написания данного 
произведения. Сообщается, что после завоевания Хорасана, разгрома 
шиитов и утверждения там сунны, один из шиитских интеллектуалов 
направил суннитам письмо, полное упреков в их адрес. Оно было за-
читано на собрании суннитских улама, на котором присутствовал и сам 
хан. Мулла Мир после этого взялся за написание специального труда, 
содержащего, по его мнению, неопровержимые доказательства превос-
ходства суннизма над шиизмом. 

Наш автор выбрал в качестве жанра, наиболее соответствовавшего 
поставленным задачам,  «Манакиб» («Добродетели/преимущества»). 
«Манакиб», как и близкий ему  «Фада’ил», появились в эпоху сложе-
ния сборников хадисов, поскольку также, как и хадисы содержали ин-
формацию о прецедентах, имевших место в прошлом (سابقة  но ,«(سوابق, 
«Манакиб», в отличие от «Фада’ил» присущ более выраженный поле-
мический характер83. Оба эти направления классической исламской ли-
тературы были чрезвычайно востребованы на протяжении всей истории 
ислама, но более всего в периоды кризисов, когда актуализация образа 
прошлого, его «возрождение» в массовом сознании не имели отноше-
ния к прошлому как таковому, а к тому прошлому, которое необходимо 
было актуализировать в свете возникавших социально-политических 
вызовов84.

Работа муллы Мира была ответом на вызовы современной ему дей-
ствительности, она воссоздает ранний этап истории ислама до момента 
раскола, вызванного разницей в понимании принципов передачи вер-
ховной политической власти (выборный или наследственный), и рас-
крывает достоинства четырех праведных халифов. Основное внимание 
привлекают две личности – Абу Бакра и ‘Али, поскольку именно с во-
проса об очередности их прихода к самому высокому посту в халифате и 
возник этот раскол.

Понятно, что каждая из четырех глав текста посвящена отдельно-
му халифу, с эмфазой на главный вклад, сделанный каждым из них в 
развитие ислама. В последней, пятой, главе также, как и в предыдущих 
поднимаются вопросы последовательности прихода к власти рашидун 
и особого места и роли Абу Бакра и ‘Али. В четвертой и пятой главах 
проводится мысль о том, что на каждом историческом этапе общине по-

83  А. Afsaruddin, In Praise of the Caliphs: Re-Creating History from the Manāqib Literature // Inter-
national Journal of Middle East Studies. Vol. 31, No. 3, (Aug., 1999). P. 329.

84  Л.Н. Додхудоева, Проблема узурпации политической власти в теории и практике суннизма до-
монгольского периода // Центральная Азия. Традиции и современность. М., 2011. С.141-153.



68

сылается один человек, достигший наивысшего духовного совершенства 
– «кутб» (قطب زمان در هر عصر). Этот прием должен был помочь читателю 
и оппонентам принять идею о справедливости судьбы, повлиявшей на 
очередность правления каждого из халифов именно так, как это прои-
зошло.

Практически на всем протяжении текста сунниты названы  
اهل سنت و جماعت»  «люди сунны и общины», в то время как шииты упо-»
минаются как «رافضى» («еретики, отступники»). В предисловии, да и 
в других частях текста Мулла Мир не раз указывает, что приведенные 
факты и материалы почерпнуты им из авторитетных книг (معتبرة  ,(كتب 
написанных ‘улама’ – хадисоведами (حديث   и суфийскими шайхами (علما 
( صوفى  طريقت или  مشائخ  مشائخ   ). Так, дважды делается отсылка на такие 
известные работы знаменитого шайха Мухаммада Парса  (ум. 822/1419-
20), как «فصل الخطاب» (л. 23б) и «قدسيه» (л. 29а).

В предисловии Мулла Мир отмечает, что сама шиитская община (ве-
роятно, в том же письме) позиционирует себя как «ал-фирка ан-над-
жиййа» (л. 2b). Естественно, наш автор не мог оставить это утверж-
дение без комментария. В качестве такового он приводит достаточно 
распространенное в среде суннитов мнение о том, что сам факт того, что 
ни в Коране, ни в корпусе хадисов нет упоминания шиитов, выводит их 
за пределы даже рассуждений о них, как законно существующей общи-
ны85. Сочтя такое утверждение достаточным, автор отвечает примерами 
из единственно правильных, на его взгляд, доктрины и практики суннит-
ских мазхабов, прежде всего, ханафизма. 

Автор приводит большое число хадисов. Чаще всего это «Сахих» 
ал-Бухари («ал-Джами‘ ас-Сахих»), «Мишкат» («Мишкат ал-маса-
бих» Имама Тирмизи.), и «ат-Тирмизи», упоминающиеся без названия 
сборника, только по нисбе (имеется в виду «ал-Джами‘ ал-кабир»). 
Менее всего цитируется сборник Муслима б. ал-Хаджжаджа, упомя-
нутый просто как «Муслим», без названия труда («ас-Сахих»). Пере-
датчики отмечены, но не вся цепочка, а только ключевые фигуры, такие 
как Абу Хурайра, Айша, Умм Салма. Хадисы приводятся в оригинале, 
на арабском языке. Во избежание ошибочного прочтения, как прави-
ло, текст в сомнительных местах выписан четче и несколько крупнее, с 
огласовками и знаками чтения в редких и сложных словах, вслед за этим 
после слова «يعنى» к текстам дается перевод на фарси с необходимыми, 
по мнению автора, уточнениями и пояснениями. 

85  Ровно так же, указывая на отсутствие в главных сакральных источниках ислама имени ‘Али, вах-
хабиты ставят под сомнение шиитскую доктрину имамата.



69

Я абсолютно убеждена в том, что издание этого небольшого текста 
позволит многим исследователям обнаружить массу интересных фактов, 
раскрывающих мировоззрение мусульманина той поры. В рамках же 
данной работы я хочу остановиться на одном пассаже в тексте, который, 
на мой взгляд, достоин особого внимания.

Речь идет о сюжете, предваряющем введение и повествующем о том, 
как был воспринят упомянутый письменный протест шиитов, адресо-
ванный правящему хану-сунниту. 

Письмо было зачитано на благородном собрании, на которое хан 
призвал весь цвет «людей ‘илма», близких трону. Текст письма, к со-
жалению, не приведен нашим автором, но отмечено, что его содержание 
было полно нападок на людей сунны и общины, а также информации, 
отстаивающей правоту позиций шиизма (в тексте «شــيعۀ مذھــب   .(«طايفــۀ 
Ознакомление с содержанием письма, по словам автора, сделало абсо-
лютно очевидным для всех присутствовавших несостоятельность их (ши-
итов) действий и высказываний, в которых не было ««ни слова [соответ-
ствующего] шари ‘ату и здравому смыслу»86.

И далее: «В нем [письме] не было проявлено почтения по отноше-
нию к великим сахабам и уважаемым женам этого Хазрата [Пророка] и к 
самому этому Хазрату // (c.а.с.). Этот господин [хан] повелел сжечь его 
[письмо] и приказал // удалить из него упоминания Господа, Пророка 
и сахабов, а то, что осталось, предать огню и сжечь. // Сожгли [пись-
мо]»87. Эта часть текста завершается хорошо известной сентенцией:  
«О, Боже! Окажи содействие тому, кто поддерживает веру, и откажи в 
поддержке тому, кто отказывается от веры» [лл. 1b-2a]88.

Напомним, что в своей инаугурационной речи сафавид Исмаил I (пр. 
901/1502–930/1524) потребовал немедленно прекратить ритуальную 
«практику суннитов и наказывать за нарушение закона обезглавливани-
ем». Мусульмане в его стране должны были публично отречься [от сун-
низма], проклиная и очерняя первых трех (суннитских) халифов; и доба-
вить шиитскую формулу «хайр ‹ала хайр аль-амал»89 к обязательной 
молитве, а также произносить имена остальных двенадцати имамов в 
проповеди (хутбе)»90. 

در وی ھيچ سخن، که به شريعت و عقل سليم راست باشد نبود  86
ــد. آن 87 ــر گردي ــود، ظاھ ــز ب ــا آن حضــرت )ص( ني ــرم آن حضــرت و ب ــه و حــرم محت ــزرگان صحاب ــه ب ــبت ب ــه نس ــا، ک   وی بی ادبيه

 حضــرت امــر فرمودنــد بــه ســوختن آن و فرمودنــد، کــه ذکــر خــدا و رســول و صحابــه را از آنجــا بيــرون کردنــد و باقــی را بــه آتــش ســوزان

ســوزانيدند.
 .الحمد لله علی ذالک، اللهم انصر من نصر الدين و اخذل من خذل الدين. 88
89  Араб.: «Спешите к лучшему из дел!».
90  R. Stanfield-Johnson, The Tabarra’iyan and the Early Safavids // Iranian Studies. Vol. 37. №. 1. 

2004. Р. 47.



70

Со своей стороны, стремясь противостоять укреплению позиций 
шиизма, в самом начале Х/XVI вв. (до смерти султана Хусайна Байкара 
в 911/1506 г.) суннитские улама Самарканда и Герата приняли фетву, 
согласно которой шиизм не признавался подлинной верой. Была разре-
шена продажа шиитов в рабство (согласно шари‘ату продажа в рабство 
мусульман мусульманами категорически запрещена)91, браки с ними пе-
реводились в категорию макрух (недозволенных)92, а Хорасан – в кате-
горию «Дар ул-харб».

Чрезвычайно важным обстоятельством было то, что имущество му-
сульман, признанных неверными, переходило в собственность победите-
лей93. Стоит отметить, что в таких случаях не спасал даже статус саййида94. 

По многим источникам мы знаем, что особое негодование суннитов 
в действиях шиитов вызывали: 1) публичное проклятие трех халифов 
времени жизни ‘Али б. Абу Талиба – Абу Бакра, ‘Омара и ‘Усмана; 2) 
официальное выражение глубокого почитания дочери Мухаммеда – Фа-
тимы и членов ее семьи, в первую очередь, ‘Али, то есть утверждение 
наследственного принципа передачи власти, порицание жены Мухамма-
да-‘Айши, посмевшей усомниться в верности этого принципа и досто-
инствах ‘Али как халифа; 3) различие в призыве к молитве и надписях 
на монетах правителей; 4) различия в положении рук при молитве; 5) 
различия в допустимых деталях внешнего вида95. 

91  Yu. Bregel, Central Asia vii. In the 18th–19th centuries // Encyclopædia Iranica. Vol. II. 2012. Р. 
193–205. В этом явно проявилось влияние чингизидских правовых представлений. Такое «узаконенное 
насилие» развязывало руки пришлым воинам и привело к потоку насильно угнанных из Хорасана рабов, 
в большом количестве оказавшихся в городах ханств, в частности, в Хорезме, превратившимся в самый 
большой невольничий рынок в регионе.

92  Р.Г. Мукминова, Духовенство и вакфы в Средней Азии в XVI веке // Духовенство и политическая 
жизнь на Ближнем и Среднем Востоке в период феодализма. М.: Наука, 1985. С.141–147. С. 142; 
Robert D. McChesney, “Barrier of Heterodoxy”? Rethinking the Ties Between Iran and Central Asia in the 
17th Century // Safavid Persia. The History and Policy of an Islamic Society. London; New York, 1996. P. 
231–267. Р. 232.

93  Согласно правовым установкам самого раннего периода при проведении джихада собственность 
представителей религии или мазхаба, признанных неправедными, против которых осуществлялся 
джихад, теряла статус законной и рассматривалась как трофей, захваченный в борьбе за истинную 
веру. В «Манакиб ал-хулафа’» приводится эпизод, когда Абу Бакр на вопрос о возможности присвоить 
имущество (крестик) убитого христианина признает это законным (Л. 14 v).

94  R.E. Başaran, Does Being Rafidi Mean Shi`ite? The Representation of the Kızılbaş Belief in the Six-
teenth Century Ottoman Records // Trabzon Theology Journal. Vol. 6 (1). 2019. Р. 23. Так, в Османской 
империи в это время была распространена фетва со ссылкой на Коран (сюжет – Нух и его сын Йам), 
согласно которой не уверовавший в истинное вероучение человек должен понести наказание независимо 
от его кровных связей.

95  McChesney,“Barrier of Heterodoxy”? P. 257, fn. 3. Большие расхождения в эпоху острого проти-
востояния вызывали различия в повседневной жизни, напр., отношение к временному браку (мут‘а), 
практика потирания ног мокрой рукой (масх ар-раджалайн) и пр. 



71

Эти сведения об эпохе, в которую был создан трактат муллы Мира, 
помогают восстановить его исторический контекст и лучше представить 
информационное наполнение тех строк, которые передают настроение 
собрания суннитов, а также, до некоторой степени, контент шиитского 
послания-протеста.

Представляется, что автор «Манакиб ал-хулафа’» (далее – МХ) 
указывает на неуважительное отношение в письме шиитов к любимой 
жене Пророка, ‘Айше, которая в представленном источнике часто вы-
ступает активным передатчиком хадисов. В адрес нее действительно бо-
лее всего были направлены стрелы критики и поношения (دشــنام  в мно-)
гочисленных сочинениях шиитского круга. В МХ, помимо всех известных 
достоинств Абу Бакра, в ряду его положительных качеств, благодаря 
которым он был избран первым халифом, были факт его нахождения 
вместе с Пророком в пещере в момент хиджры, и разрешение, данное 
Мухаммадом перед своей смертью провести богослужение вместо него. 
Шииты утверждали, что на это решение Мухаммада повлияла ‘Айша, в 
доме которой проходили последние дни Пророка.

В представлении шиитов единственным справедливо избранным 
халифом является только ‘Али, все остальные халифы – узурпаторы. 
Можно предположить, что на фоне прославления ‘Али почтение к Про-
року, выраженное шиитами в упомянутом письме, видимо, показалось 
суннитскому собранию недостаточным.

И, наконец, упоминание сахабов. В исламе это – сподвижники Про-
рока Мухаммада, его современники, которые видели его и слышали его 
проповеди, уверовали в его миссию и стали мужественно и жертвенно 
распространять новое вероучение, в частности составив ядро первых во-
енных формирований мусульман96. Их деление на две группы отражало 
наиболее важные этапы сложения ислама; одни относились к мухад-
жирам (тем, кто вместе с Мухаммадом совершил хиджру), другие – к 
ансарам (людям, которые своей поддержкой облегчили пребывание 
Мухаммада в Медине).

В исламской традиции сахаба объединены понятием «асхаб ал-ну-
зул» («обладатели Откровения»), как люди, возложившие на себя 
ответственность за распространение подлинного смысла проповедей 

96  Уважение Пророка к ним и признательность за оказанную поддержку нашли выражение в целом 
ряде подтвержденных хадисов. Один из наиболее яркий среди них: «Не порицайте моих сподвижников, 
ибо даже если кто-нибудь из вас израсходует целую гору золота величиной с гору Ухуд, (награда за) 
это не сравнится ни с муддом, ни с половиной (мудда, которую пожертвовал) любой из них!». Мудд – 
мера объёма и веса, в период возникновения ислама, объём которых, по разным оценкам, составлял от 
508,75 до 650 мл.



72

Пророка. Благодаря их памяти, верности Пророку и приверженности 
принципам нового вероучения были сохранены и воплощены в тексто-
вом выражении проповеди Мухаммада и информация о его изречениях 
и поступках, что привнесло в письменную культуру основополагающие 
памятники ислама – Коран и огромный корпус хадисов.

Сахаба – довольно большая группа соратников Мухаммада97. Рас-
кол общины в 30/651 г., произошедший из-за различия в понимании 
права на верховную власть, не мог не затронуть сахаба. Часть их, отста-
ивавшая принцип выборности халифа, сформировала сообщество «лю-
дей сунны и общины» («ــت ــنت و جماع ــل س  Они стали восприниматься .(«اه
в шиизме как «пособники узурпаторов, которые лишили ‘Али законной 
власти; впрочем, это не умоляло в их глазах авторитет хадисов, восхо-
дящих к сахаба»98. В этой среде наиболее авторитетные сподвижники, 
прежде всего, три первых халифа – рашидун получили почетное про-
звание «сахаба ал-кирам». Скорее всего, именно их Мулла Мир вос-
принимает как «бузургāни саҳāба», сокрушаясь о том, что в письме 
шиитов им не выказано должного почтения99.

Итак, оскорбленный критикой шиитов шибанидский хан, назван-
ный в МХ «падишахом, «тенью Аллаха на земле, защитником рели-
гии», повелел уничтожить письмо. Обращает на себя внимание из-
бранный способ – сожжение. Это был не только технически самый 
надежный способ не оставить и следа от написанного. Важно то, что 
использование огня в этом случае имело и символическое значение. 
В Коране предание огню является, пожалуй, самой страшной карой, 
уготованной Аллахом безбожникам (Коран 4: 14, 56; 5:10; 33: 64; 104: 
4–6;14: 28–29; 70:15–17).

Именно поэтому чрезвычайно важно было подвергнуть огню, то 
есть, Божьей каре, то, что полностью противоречило в сознании сун-
нитов той «политике исторической правды» и «тому представлению 

97  Считается, что при халифе Омаре I ( пр. 13–23/634–644) их насчитывалось около 10 тысяч; 
а в крупнейшем биографическом словаре IX/XV вв. ал-Аскалани названо уже более 12000 их имен. 
Последний из наиболее известных сахаба, Анас б. Малик, умер в 93/712 г. в возрасте 103 (лунных) лет.

98  О.Г. Большаков, Асхаб // Ислам. Энциклопедический словарь. М.: Наука, 1991. С. 23–24. 
99  А. Afsaruddin, In Praise of the Caliphs: Re-Creating History from the Manaqib Literature // 

International Journal of Middle East Studies. Vol. 31. № 3. 1999. P. 332. Принято считать, что первым, 
кто осознал опасность раскола уммы из-за свободной трактовки вопроса о правопреемстве рашидун, 
был имам Абу Ханифа (80/699–150/767). Он, а вслед за ним и мурджииты, считали необходимым 
сохранить равное почтение ко всем четырем халифам как сущностный элемент единства уммы. При этом 
имам ‘азам призывал с особым вниманием относиться к фактам, отражающим достоинства Абу Бакра 
и ‘Али, а также к прецедентам исторических событий, связанным именно с этими двумя персонами, 
поскольку такой комплекс сведений затрагивал ключевой для развития общины вопрос о первостепен-
ности права на халифат-имамат.



73

(imaginary) об особой исторической траектории, которое достигло своей 
кульминации и нашло отражение в моральной поддержке социального и 
политического порядка своего времени»100 (выделено мною – Л.Д.)101.

И это же представление о единственно верной трактовке Бо-
жественного Слова не позволяло улама предать огню выраженные 
письменно в послании шиитов те имена авторитетов прошлого и сим-
волические понятия, которые закреплены и в коллективной памяти 
суннитской общины как сакральные. Таковыми являлись Пророк, Ал-
лах, имена асхабов. Именно поэтому хан приказал удалить их, «поща-
див», так сказать, их письменное воплощение, с поверхности бумаги 
перед тем, как предать огню оставшуюся ее часть текста, не задевав-
шего чувств суннитов.

Напомним, что эти удаленные с бумаги по приказу хана понятия и 
имена – неотъемлемые элементы общеисламской сакральной исто-
рии как шиитов, так и суннитов. Можно с большой долей вероятности 
предположить, что именно эти понятия в тексте письма шиитов служили 
ключевыми доказательствами их правоты и выражением их представ-
ления о справедливом мироустройстве.

По существу, та идеологическая, выражавшаяся годами, длившими-
ся кровопролитными столкновениями, борьба велась за отстаивание той 
модели ортодоксии, которая представлялась каждой из противобор-
ствующих сторон наиболее соответствующей той самой искомой идеаль-
ной сакрализованной версии «спасшейся общины».

Как убедительно показывают сегодняшние исследования, отправ-
ной точкой событий, развернувшихся в этот период, явилась насто-
ятельная необходимость выстраивания отдельных политий на фоне 
острейших территориальных претензий и вызовов, порожденных 
сложнейшими процессами взаимодействия религиозных и этнических 
групп, миграции огромных масс кочевых племен, адаптации к меняв-
шейся в результате войн их (политий) демографической стратиграфии 
и пр. Все эти процессы в совокупности приводили к грандиозному пе-
рераспределению человеческого, материального и культурного капи-
тала Евразии. Они настоятельно требовали идеологического обосно-

100  J. Van Steenbergen, S. Van Nieuwenhuyse, Truth and Politics in Late Medieval Arabic His-
toriography: The Formation of Sultan Barsbāy’s State (1422‒1438) and the Narratives of the Amir 
Qurqumās al-Shaʿbānī (d. 1438) // Islam-Zeitschrift fur Geschichte und Kultur des Islamischen 
Orients. № 95(1). 2018. P. 147–188.

101  В этой связи весьма показателен, на наш взгляд, факт наречения Пророком Абу Бакра именем 
‘Атик (букв. «свободный» ), как праведника высочайшего уровня, «освобожденного» от испытания ог-
нем (3679 ,.ــذي ــح الترم .отмеченный в трактате (л.7а),(صحي



74

вания, которое в те времена могло быть выражено только посредством 
религиозного нарратива102.

В этом смысле борьба за ортодоксию, ставшая частью исто-
рии всех (!) появившихся политий в том историческом и смысловом 
 контекстах, была направлена не только на внешнего врага, но и 
против  внутреннего диссидентства, которое могло означать отход 
от тех  границ правильной веры, которые представлялись незыблемы-
ми в понимании авторитетов конкретной конфессии103 (выделено мною 
– Л.Д.).

И в отстаивании своей версии справедливого мироустройства, в 
виде собственной ортодоксии и ортопкрасии, сложения собственного 
нарратива из общих, сакральных для обеих сторон элементов104, ни 
одна из сторон конфликта не останавливалась перед актуализацией двух 
универсальных действий – символического насилия посредством при-
менения правосудия и физического насилия посредством проведения 
войн105. В ту эпоху насилие, актуализированное или физически, или сим-
волически, являлось в понимании мусульман, и, как показывает история 
Европы, не только мусульман, единственным инструментом восстанов-
ления формы справедливости, укоренившейся в представлении опре-
деленной религиозной группы.

102  L. Dodkhudoeva, The Neochinghisids on the Throne of Transoxiana: Piety and Pragmatism // 
Lola Dodkhudoeva & Francis Richard, Le Siècle des Shibanides en Asie Centrale, Pouvoir, légitimité et 
arts du livre sous les Khans shibanides (906-1007/1500-1599). Roma: Istituto per l’Oriente C. A. Nallino, 
2023. P. 55-120.

103  Tijana Krstić, You Must Know Your Faith in Detail: Redefinition of the Role of Knowledge and 
Boundaries of Belief in Ottoman Catechisms (ʿİlm-i ḥāls) // Tijana Krstić and Derin Terzioğlu, Histori-
cizing Sunni Islam in Ottoman Empire, c. 1450 – c. 1750. Leiden: Brill, 2020. P. 155–195.

104  М. Arkoun, The Unthought in Contemporary Islamic Thought. London: Saqi books. The Institute 
of Ismaili Studies. 2002. Р. 238–239. Как верно отметил М. Аркун, «Каждая община постоянно при-
держивается догматической обособленности, созданной своими традиционными духовными лицами, 
воспринимаемыми как неоспоримые авторитеты. При этом они совершенно не учитывают тот факт, 
что соперничающие общины используют те же приемы, следуют тем же методам и ссылаются на те же 
основополагающие тексты и первоисточники – тексты (Коран, профетическая традиция, первые пере-
датчики), в конечном счете, создавая непримиримые оппозиционные комплексы коллективной па-
мяти. Сравнительный литературный и лингвистический анализ биографий (сира) пророка Мухаммада 
и его зятя ‘Али мог бы показать, что соперничающие версии коллективной памяти построены с учетом 
тех же экзистенциальных нужд, по тем же семантическим, литературным и лингвистическим схемам и 
под влиянием тех же исторических событий и антропологических моделей, формируя те же психологи-
ческие, социальные и политические функции. Это – более значимые и существенные ключи к понима-
нию природы и роли религии и политики, чем бесконечные дискуссии о подлинности нарраций и цепи 
передачи, использованных в письменных биографиях, коллекциях традиций и всей историографической 
литературе» (Выделено мною – Л.Д.).

105  J. Van Steenbergen, S. Van Nieuwenhuyse, Truth and Politics in Late Medieval Arabic Histori-
ography... P. 184.



75

Рассмотренный нами сюжет из трактата «Манакиб ал-хулафа’» 
наглядно демонстрирует, как в стремлении восстановить истинное во-
площение признанной версии идеальной власти и идентичности сооб-
щество улама, сплотившись с правителем, в момент осуществления им 
физического насилия (военные действия Шибанидов в Хорасане), ре-
ализует символическое насилие путем правосудия, выраженного в со-
жжении сакральных символов оппозиционной группы, зафиксирован-
ных в протестном письме.

Символическая жестокость, совершенная в отношении выра-
женных письменно позиций одной из сторон конфликта, показывает, 
насколько глубокими и многогранными контекстом Откровения106 и 
уровнями смысловой нагрузки в представлении людей той эпохи обла-
дало Слово. Оно легитимировало политическую власть и ее (власти) 
концептуальную повестку, закрепляя избранную религиозную иден-
тичность и истинность созданного в рамках своего сообщества симво-
лического нарратива.

Шибаниды делали все возможное, чтобы построить ханство или, 
по крайней мере, представить его в источниках как некое идеальное 
политическое образование, полностью соответствующее классической 
исламской модели. Нарративы и дискурсы из оригинальных работ, вве-
денные в научный оборот, показали, что новые правители были ориен-
тированы на независимое правление и выстраивали свои политии на ло-
кальных формах религиозно-политической легитимности, актуализируя 
собственные версии богатого символического капитала ислама II/VIII 
– IX/XV вв. 

Сложившиеся в исламской культуре транснациональные трансферы 
знания, которыми овладевали вливавшиеся в глобальную умму народы 
и их правители, создали уникальный феномен, который способствовал 
формированию «универсальной идентичности, которая бы могла, объ-
единяя элиты завоевателей и завоеванных, позволить и тем, и другим 
сохранить собственную самость»107.

106  «Контекст Откровения» – понятие, введенное Ш. Ахмадом, объединяет огромный объем 
«смыслов, не являющихся чисто текстовыми, а включающих в себя целый ряд эмоций, практик, 
действий, эстетических решений и т.д., которые значимы для их субъектов с исламских позиций». См.: 
Tijana Krstić, Historicizing the Study of Sunni Islam in the Ottoman Empire... P. 1450–1750 // Tijana 
Krstić, Derin Terzioğlu, Historicizing Sunni Islam in Ottoman Empire... P. 1450-1750. Leiden: Brill, 20201. 
Р. 1–27; Idem, You Must Know Your Faith in Detail: Redefinition of the Role of Knowledge... P. 155-195.

107  В.А. Кузнецов, Ранняя арабо-мусульманская историческая мысль и иудео-христианская тради-
ция // «Рассыпанное» и «собранное»: стратегии организации смыслового пространства в арабо-му-
сульманской культуре. М.:Садра, 2015. С. 290.



76

Значимость сочинений, созданных в этот период, для понимания 
дальнейшего развития региона чрезвычайно велика. Ведь изучение сло-
жившихся в период предмодерна трендов, нарративов, институций соци-
ально-политического, экономического, религиозно-правового развития 
показало, что «именно они задали вектор движения стран мира надолго 
вперед, продемонстрировав прямую зависимость программ и форм 
этого движения от пройденного ими исторического пути»108.

108  А. Заостровцев, Парадигма модернизации: как ее понимать? СПб.: Издательство Европей-
ского университета в Санкт-Петербурге, 2018. С. 14.



77

Максет Карлыбаев (Нукус)

МЕДРЕСЕ И МЕЧЕТИ КАРАКАЛПАКСТАНА 
XVIII–XIX ВВ. В РАКУРСЕ 

ЭТНОАРХЕОЛОГИЧЕСКОГО ИЗУЧЕНИЯ 

Этноархеология – это научное направление, которое появилось в 
70-годы ХХ века на Западе в процессе изучения племен с примитивной 
культурой и древних племен со схожей культурой, то есть на стыке двух 
наук – этнологии и археологии. То есть, как наука, изучающая живые 
племена и народности для понимания и объяснения «археологического 
материала»109. Другими словами, «… объектом исследования этноархе-
ологии служит материальная культура современных народов, а предме-
том – специфика отражения в ней особенностей поведения людей и их 
социальных взаимоотношений»110.

В исторической науке Каракалпакстана, да и в целом в республи-
ке, этноархеология еще не нашла широкого применения. Возможно, 
именно с этим связано то обстоятельство, что каждый исследователь, 
прибегающий, вольно или невольно к научному инстументарию этно-
археологии, вынужден это делать, скорее исходя из собственных акаде-
мических интересов и представлений, порою даже опираясь на какие-то 
другие факторы и догадки. В представленной статье, мы предпримем 
попытку изучения с позиций этноархеологии некоторых памятников Ка-
ракалпакистана, датированных XVIII–XIX веками, в целях более пол-
ного раскрытия истории общества и народа в указанное время. Задача 
– обратить внимание ученых, а главным образом общественности на 
необходимость изучения, сохранения и возможном использовании этих 
памятников на сегодняшний день.

Памятники указанного периода в Каракалпакстане можно типоло-
гизировать следующим образом: военно-оборонительные сооружения 
(крепости – қала), жилищно-хозяйственные сооружения (отдельно 
взятые дома-хаули или комплекс), культовые сооружения (мечети, ме-

109  https://arheologija.ru/etnoarheologiya/
110  http://sibirica.spsl.nsc.ru/classarch2/classarch/fragment.php?code=1



78

дресе и мазары). В рамках данной статьи мы сфокусируемся на описании 
памятников последнего типа. 

Памятники исламской архитектуры Каракалпакстана XVIII–XIX 
вв. представлены в основном строениями институционального значе-
ния (мечети, медресе), а также намогильной архитектурой – мазарами. 
Часть этих сооружений представляет собой отдельные здания (преи-
мущественно городские или сельские мечети, иногда медресе). Однако 
основная часть изучаемой архитектуры сосредоточена на мемориальных 
комплексах (мазарах). Ниже мы рассмотрим ряд архитектурных памят-
ников XVIII–XIX вв. – медресе, здания которых полностью или частич-
но сохранились до исследователя.

Медресе обычно построены в форме четырехугольного, часто «П»–
образного здания, с юго-западной стороны которого располагалась ме-
четь с большой михрабной нишей (мехрабхана). В центре – двор, а 
вокруг него располагались служебные помещения – худжры, дарсхана, 
«кабинеты» мударриса, имама, мечети и др. помещения. Ученые отме-
чали, что мечети некоторых крупных медресе часто служили в качестве 
Джоме‘ мечеть, так как «мечеть при медресе устраивалась обычно в 
конце обширного двора и вмещала большое количество людей»111.

Основная часть медресе находилась в центре городов или больших 
селений, которые были торговыми центрами округи почти всегда в непо-
средственном соседстве с торговыми точками. Некоторые же располага-
лись на окраине густонаселенных местностей. К таковым можно отнести 
медресе Абдикерим ахуна. Район вокруг современного кладбища Каба-
клы-ата в изучаемое время был одним из густонаселенных мест. Об этом 
свидетельствует поверхностное наблюдение окружности – заметны 
следы древнего земледелия, оросительной системы. В основном здесь 
проживали роды племени муйтен. В начале ХХ в. по разным причинам, 
прежде всего, из-за изменений русел притоков и других экологических 
причин, население переселяется в более южные районы.

По сообщениям информаторов, в западной части современного 
кладбища «Кабаклы-ата» было медресе с мечетью, названное по име-
ни донатора – Абдикерим ахуна (или «Гарры ахуна», как его прозвали 
в народе). Это медресе также называлось «Ак-мечеть». Сохранилось и 
другое название «Кос-мечеть» («Приращённая мечеть»), которое по-
явилось после пристройки дополнительного здания из-за возросшего 
числа обучавшихся.

111  К.Е. Бендриков, Очерки по истории народного образования в Туркестане. М.: Изд. АПН РСФСР, 
1960. С. 31.



79

Медресе построено в несколько этапов, в основном из глинобитных 
стен. Основная часть, расположенная с восточной части, по всей види-
мости, является более древней. Западная часть пристроена намного поз-
же. Здание насчитывает всего около 40 помещений. Стены нескольких 
помещений разрушились.

Медресе в плане имеет дворовую конструкцию с замыкающей на 
юге мечетью. Студенческие худжры расположены по периметру двора. 
Судя по улучшенному плану некоторых помещений в восточном крыле, 
очевидно, здесь располагались комнаты распорядителя медресе или же 
самого ишана. Помещение на юго-восточном углу здания, по-видимому, 
было библиотекой, так как заметны следы широких и больших полок.

Медресе Куламет ахуна расположено на территории современного 
Караузякского района Каракалпакстана, в местности «Самат аул». Оно 
состоит из 29 худжр, скомпонованных в классическом стиле в виде дво-
ра. С юго-западной стороны, как обычно, располагалась мечеть с боль-
шой михрабной нишей (мехрабхана; 22,2 х 27,2 м). Чуть дальше от ме-
дресе сохранились стены еще какого-то сооружения, по всей видимости, 
столовой (11,8 х 7 м).

Медресе, судя по устным данным, имело вакфный участок, учре-
жденный донатором медресе Ораз аталыком. Здание медресе, как почти 
и все остальные, построено из глинобитных стен. Куламет ахун – потом-
ственный представитель духовенства, его дети также продолжали дело 
отцов, руководя мечетью и медресе. Рядом с медресе находится кладби-
ще, где похоронены все попечители медресе. 

Наиболее ярким памятником этноархеологии указанного выше пе-
риода является комплекс Ишан-кала. Сведения о нем, или так называ-
емых «Кумозекских памятниках» имеются в научной литературе разных 
времен112. Фотоснимки, полученные еще в начале нашего века, также 
имеют научную ценность113.

Историко-архитектурный комплекс Ишан-кала расположен на пра-
вобережье Амударьи в 18 км к северу от г. Нукус. Название городища 
(как эпоним) связано с именем Атаулла Ишана. Комплекс исследовал-
ся многими учеными-историками (Г. Хожаниязовым, О. Юсуповым и 
др.). Предварительное изучение показывает, что Ишан-кала строилась 
в течение долгого времени, основание было заложено в середине XIX 
в., новые строения свидетельствуют о достройках в начале ХХ в. Здания 

112  А.В. Каульбарс, Низовья Амударьи, описанные по собственным исследованиям в 1873 г. // 
ЗРГО. СПб. 1881. T. IX. С. 149, 3, 1, 18.

113  X. Есбергенов, Каракалпакстан в 20–40 годы XX века / Фотоматериалы из фонда ЛО ИЭ АН 
СССР // Фонд Фундаментальной библиотеки ККО АН РУз. Инв. № 72962. Рис. 4076–4077.



80

построены из глинобитных стен, местами можно увидеть использование 
жженых кирпичей. Размеры всего комплекса составляли 68 м в длину и 
35 м в ширину. Северо-восточный угол укорочен114.

В истории известны случаи, когда Ишан-кала выполняла функцию 
крепости (защита от нападения туркмен, события 1919 г. и др.). Входные 
ворота находились в северной части всего комплекса. Остатки стен сви-
детельствуют о наличии и других входов в комплекс (к примеру, с восто-
ка). Сегодня сложно подсчитать, сколько всего помещений включает в 
себя комплекс, который состоит из нескольких медресе, мечети и других 
нерелигиозных зданий. Ясно, что медресе входило в состав достаточно 
разветвленного культово-мемориального центра, как и многие описан-
ные выше медресе. 

Очень впечатлителен и привлекателен памятник – медресе Суй-
ин ишана, которое находится среди холмов Кусхана-тау в современном 
Бозатауском районе недалеко (около 500 м) к западу от его места по-
гребения. Стены медресе хорошо сохранены. Некоторые информаторы 
считают, что медресе построено самим Суйин Ишаном, другие инфор-
маторы считают, что оно построено его сыном – Касым Ишаном. На 
основании эпонима медресе более предпочтительна версия, что медресе 
построено именно Суйин ишаном и возможно достраивалось (рекон-
струировалось?) его сыном. Отец нашего информатора Минажатдин ага 
– Сийпатдин Ишан преподавал в этом медресе в первые годы советской 
власти115.

Стены медресе, как и у большинства других, глинобитные. Медресе 
имеет размеры примерно 22 х 28 м, имеется мехрабхана с юго-запад-
ной части двора, вокруг которого расположены худжры. Есть входные 
двери в восточной и западной частях. Некоторые помещения служили 
в качестве дарсхана (класс, аудитория), большинство худжр, очевидно, 
служили в качестве общежитий для учащихся медресе. Северная часть 
медресе больше пострадала от атмосферных осадков.

Множество мечетей и медресе более раннего периода не сохрани-
лись до наших дней, и о них приходится узнавать, используя разные 
виды источников. В ряду самых надежных источников следует признать 
эпиграфику, то есть посвятительные надписи сооружений, которые со-
хранились до наших дней. По счастливой случайности плита с посвяти-
тельной надписью, некогда украшавшей вход этой мечети, сохранилась 

114  Т.А. Жданко, Работы каракалпакского этнографического отряда Хорезмской экспедиции в 1957 
г. // Материалы Хорезмской экспедиции. Вып. 4. М., 1957. С. 167–171. Рис. 16–17.

115  М. Карлыбаев, Полевые записи № 20 за 1994 г. Информатор – Минажатдин Абдисаламов. 
Караузякский район Республики Каракалпакстан.



81

до наших дней. Она обнаружена в 1976 году во время этнографической 
экспедиции учеными Института истории, языка и литературы имени Н. 
Давкараева Каракалпакского филиала Академии наук Узбекистана116. 
Размер плиты: 69 х 50 х 10 см. Из текста следует, что ее построил Бик 
Фулат (Бекпулат) из рода Уйгур. Текст на фарси размещен в 48 пря-
моугольных картушах. Текст содержит назидания ученикам медресе, 
чтобы они помнили имя донатора (основателя и строителя медресе). 
Приводим перевод текста117:

«В цветнике эпохи было возведено / Одно медресе как дар справед-
ливости /… В честь печати своей эпохи по имени Бик Фулад / Он глава 
газиев Хорезма, / Абсолютная квинтэссенция попечителей (хана)118 / 
Он первым возвысил венец благих дел / Отважной службой завершил 
(медресе) / Он из потомков Вайис бия, / Из счастливого рода Уйгур / О 
Господи, прими своим великодушием / Это благое деяние, развивающее 
религию ислам.

От дыма светильников его (медресе) келий, / Свет опускается на глаза 
избранных и элиты119 / Даже если прикоснешься головой к его кирпичам, 
/ О ищущий знания, найдешь здесь желаемое / Но если кто-то отвергнет 
знания, / Осквернит он себя навеки, /Лишится он души, сердца и тела, 
/ Будет вечно гореть в огне ада / Откуда бы не были пожертвования в 
его (медресе) пользу, / Пусть используется справедливо в пользу его ра-
ботников / А получаемый урожай (с пожертвованных земель)120, / Пусть 
будет справедливо распределен. Пусть треть доли с урожая будет в пользу 
преподавателя (мударис), / А в пользу попечителя – всегда одна десятая 
/ Уборщику, призывающему на молитву (муаззин) и имаму / Пусть будет 
(соответственно) по десять манов и двадцать пять..."121. 

Мечеть и медресе Ай Мухаммед Ишана. Эпоним и донатор мече-
ти – Ай Мухаммед Ишан (в народе Аимбет Ишан) – один из крупных 
ишанов в Каракалпакии в XIX веке. Его мечеть с крупным медресе рас-
положены на территории бывшего хозяйства «Чимбай» (одноименного 
района Республики Каракалпакстан).

116  Х. Есбергенов, Коротко об экспедициях // СЭ. 1979. № 5. С. 152–153, 123–126, 14.
117  Ўзбекистон обидаларидаги битиклар: Қорақалпоғистон. Т.: Uzbekistan Today АА, 2015. С. 202–205.
118  Здесь «Аталик» – придворная должность, прилагаемая к персонам, приближенным к хану, 

имеющим право совета или даже на регентство.
119  Фразу надо понимать в метафорическом смысле.
120  Обычно пожертвования (вакф/авкаф) в пользу такого рода заведений бывают в виде земли, 

часть урожая которого распределяется между служащими того заведения (мечеть, медресе и др.), в 
пользу которого пожертвована земля.

121  Имеется в виду 10 ман – доля уборщика и муаззина, 25 – доля имама. Ман – средневековая 
мера веса, колебавшаяся от 25 и до 32 кг.



82

Относительно датировки мечети и медресе нет единого мнения. В ходе 
полевых исследований мы получили информацию, что донатором построй-
ки мечети был богатый купец по имени Каймак-бай. Когда у Каймак-бая 
родился сын, он просит Аимбет Ишана дать ему имя. Аимбет Ишан, бла-
гословив ребенка, дает ему свое имя, чтобы он стал впоследствии еще од-
ним «Аимбет Ишаном». Этот ребенок впоследствии становится одним из 
известных ишанов конца XIX – начала ХХ века. Его учителем был Абду-
сатттар Ишан из каракалпакского рода Ыргаклы. Мечеть самого Аимбет 
Ишанa сынa (Каймак-бая) находилась на территории современного Тах-
такупырского района Республики Каракалпакстан.

Судя по данным информатора Муптилла Махсума, время жизни и 
деятельности Аимбет Ишана можно датировать примерно концом XVIII 
– первой половиной XIX века (Аимбет Ишан сын Каймакбая строит 
свою мечеть примерно в 1880 году)122. По словам информатора, в этом 
медресе преподавали 70 лет, и последующие 70 лет медресе бездейство-
вало (имеются в виду 70 лет советской власти, когда с 1928 года мечети 
и медресе были закрыты). То есть время постройки медресе можно да-
тировать серединой ХIХ века. Последним преподавателем (мударрисом) 
в медресе был Махтум ахун сын Торе Мухаммед Ишана123. Этнограф Х. 
Есбергенов предполагал, что медресе Аимбет Ишана было построено на 
рубеже XVI–XVII вв.124

По крайней мере, мечеть изначально включала в себя молельный 
зал, перекрытый куполом, айван, худжры и др. вспомогательные поме-
щения. К мечети примыкало здание медресе. Информаторы сообщали, 
что раньше были два купольных зала, один из которых со временем рух-
нул, и этот зал (скорее всего дарс-хана) был перекрыт обычным потол-
ком125.

Здание медресе построено из глинобитных стен. Оно отлично сохра-
нилось по сегодняшний день. В отличие от других схожих зданий, медре-
се Аимбет ишана построено не вокруг двора, а представляет собой некое 
цельное здание прямоугольной формы со множеством помещений. Упо-
мянутое купольное помещение на юго-восточном углу медресе126.

122  А. Кощанов, Полевые записи в Чимбайском, Муйнакском, Тахтакупырском районах в 1968 г. 
№ 10. С. 33–50.

123  М. Карлыбаев, Полевые записи № 13 за 1997 г. Информатор – Муптилла Абдирейимов. Чим-
байский район.

124  Х. Есбергенов, Шахтемир – предшественник города Чимбая // Тезисы докладов научно-практи-
ческой конференции «Шахтемир – Чимбай». Нукус, 1995. С. 25.

125  М. Карлыбаев, Полевые записи № 13 за 1997 г. Информатор – Муптилла Абдирейимов. Чим-
байский район.

126  Этнография каракалпаков. Ташкент: Фан, 1980. С. 21.



83

Таким образом, памятников исламской архитектуры, а именно ме-
дресе XVIII – начала XX вв. в Каракалпакстане сохранилось достаточ-
но, чтобы выявить особенности их эволюции. Вид, монументальность 
и декор зависели от возможностей донаторов, от состояния экономики 
в конкретный период. Однако в любом случае, все религиозные учреж-
дения (в первую очередь, медресе и мечети) использовались не только 
по своему прямому назначению, но выполняли разные функции. По-
этому они были связаны не только с духовной или просветительской 
сферой, но и становились площадками социальных, правовых, куль-
турных и иных функций и форм общественных коммуникаций в жизни 
каракалпаков. 

Медресе Нурулла Ахуна расположено в местности «Ак Жагыс» в 
Тахтакупырском районе. Донатором медресе был сам волостной упра-
витель Темирхан. Сохранились глинобитные стены медресе. Худжры 
скомпонованы в виде двора, в юго-западной стороне которого находится 
мечеть (мехрабхана). Остальные помещения вполне соответствуют по 
планировке названным выше аналогам. Размеры зданий указать трудно 
из-за нечетко сохранившихся контуров помещений. 

Нурулла Ахун, как рассказывают его потомки, обучался в медресе 
Чимбая, по завершению которого остался в Хиве. По традиции хан яко-
бы вместе с другими «членами экзаменационной комиссии» проверял 
знания выпускников медресе. Однажды хан призвал его к себе и сказал, 
что они решили отправить Нурулла Ахуна в Таллык и построить ему ме-
четь и медресе для распространения религиозных знаний среди казахов, 
проживавших в тех районах. 

Волостной управитель Темирхан, в чье владение входила территория 
Ак Жагыс, откуда и был родом Нурулла Ахун, узнал о возвращении его и 
строит медресе с мечетью в данной местности127. Медресе построено, как 
и все остальные, из глинобитной стены. Имеет сложную четырехуголь-
ную форму, на юго-западном углу которого расположена мехрабхана 
– мечеть, что является одной из отличительных черт данного медресе. 
Дарсхана и айван расположены с восточной стороны, а худжры с се-
верной стороны. Определить точность помещений представляет некото-
рую сложность ввиду плохой их сохранности.

Медресе Абдикадир Ишана. Медресе расположено на террито-
рии хозяйства «Караколь» Караузякского района и представляет со-
бой комплекс из трех зданий: двух медресе: «Дондеги мешит» (букв. 

127  М. Карлыбаев, Полевые записи № 3 за 2005 г. Информатор – Абдисайт Пахратдинов. Тахта-
купырский район.



84

верхняя мечеть) и «Ойдагы мешит» (букв. нижняя мечеть), а также 
столовой. 

Нижнее медресе было построено намного раньше верхней, о чем 
свидетельствуют не только сведения информаторов, но также и форма 
здания, степень его сохранности. Это четырехугольное здание размером 
14 на 24 м. Центральную часть медресе с юга на север делит доволь-
но узкий коридор. На восточной стороне коридора равномерно распо-
ложены пять худжр для проживания учащихся. На западной стороне 
расположены 4 комнаты: дарсхана, библиотека и комната самого рас-
порядителя. С южной стороны пристроена еще одна комната – тавад-
жух-хана (помещение, где мюриды проходили чилла – сорокадневное 
испытание-посвящение в суфия). 

Верхнее медресе – почти квадратное здание 23 на 26 м., состоит из 
20 комнат, расположенных вокруг двора. Мехрабхана, дарсхана и би-
блиотека расположены с южной стороны медресе. 

Расположение медресе на берегу древнего оросительного канала 
Есимозек предполагает густую населенность окружности, как в изуча-
емое время, так и по сей день. Здания медресе находятся на расстоянии 
50–60 метров друг от друга, между ними расположена столовая (17 на 8 
м.), также построена из глинобитных стен.

Сегодня это медресе сохранилось в памяти местного населения как 
медресе Мухаммед Шариф Ахуна (местное Мамбетшерип Ахун), кото-
рый был внуком Абдусаттар Ахуна. Он был последним руководителем 
медресе, почему сегодня оно и называется не по имени основателя. 
Мамбетшерип Ахун в течение 18 лет обучался в одном из медресе Хивы 
вместе с сыновьями Хивинского хана. После окончания пребывания в 
Хиве стал преподавать в медресе своих предков128.

Если памятники средневековья представляют собой монументаль-
ные сооружения из жженого кирпича и более долговечны, то архитек-
турные памятники позднего средневековья и более позднего времени 
(до 2-й пол. ХХ в.), в основном, представляют собой строения из пахсы 
или сырцового кирпича. Причем стандарты кирпичей со временем из-
менялись. 

Почти все памятники архитектуры по большому счету идентичны, с 
небольшими дизайнерскими решениями, направленными на оригиналь-
ность и уникальность конкретно отдельного памятника.

128  Полевые записи автора № 41 за 1994 г. Информатор – Садык Мамбетшерип улы. Караузякский 
район.



85

Большинство медресе учреждались представителями суфизма – 
ишанами. Медресе, как и мечети, содержались за счет доходов от вакуф-
ного имущества.

Как видим, несмотря на разные факторы, повлиявшие на сохран-
ность архитектурных памятников Каракалпакстана, в особенности, 
культово-религиозного характера, есть еще образцы, которые сохранили 
в себе региональную особенность, специфику и своеобразие, аутентич-
ность времени. Безусловно, сегодня они нуждаются не только в научных 
исследованиях, но и в сохранении и использовании. Для этого потребу-
ется принятие ряда мер по усовершенствованию законотворческих до-
кументов, включению их в список охраняемых государством объектов. 
Необходимо пересмотреть этот список на предмет переклассификации 
памятников с разряда «достопримечательных мест» на архитектурные 
памятники. Здесь необходима конкретизация индикаторов определения 
этих разрядов памятников.



86

Аманулла Буриев (Ташкент)

АМИР ТЕМУР И ВЕЛИКИЙ ШЕЛКОВЫЙ ПУТЬ: 
К ИСТОРИИ ВЗАИМООТНОШЕНИЙ 

Как известно, Великий Шелковый путь был открыт во втором 
веке до нашей эры, вначале, как торговый путь из Китая в западные 
страны. Точнее, при правлении У-ди (156 г. д.н.э.-87 г.н.э.), седьмо-
го императора из династии Лю, входившей в империю Западного Хана 
(206 до н.э.-220 н.э.). В целях установления торговых связей с запад-
ными странами был отправлен торговый караван во главе дипломата 
Чжан Цяна, путешествие которого занимало 138–126 годы до н.э. 
Его маршрут пролегал через страны Центральной Азии: он побывал 
в Ферганской долине, Согдиане, далее следовал на запад и доехал до 
Балха. Воспоминания Чжан Цяня сохранились в записях Сима Цяна, в 
его известном труде по истории Китая “Ши цзи” (“Исторические запи-
ски”), дошедшего до нашего времени как важный письменный памят-
ник, сохранивший ценные сведения по истории международных отно-
шений Китая. Торговые пути на запад начинались из древней столицы 
Китая, города Чанъань, местоположение которого определено вблизи 
современного города Сиань. Этот путь простирался на запад до Греции. 
Древний международный торгово-посольский путь из Китая в запад-
ные страны, под названием «Великий Шелковый путь», впервые был 
назван немецким географом Фердинандом фон Рихтгофеном в 1877 
году в его книге «Китай». 

Возрождение Великого Шелкового пути в эпоху средневековья 
связано с деятельностью Амира Темура, который в 1370 году завоевал 
власть в западной части Чагатайского улуса и стал правителем Маве-
раннахра, с прилегающими к нему с юга земель, до Кабула включи-
тельно. Первостепенной задачей он считал укрепление политической 
власти, экономики и установление международных связей. Особое 
внимание он обратил на проблему торговых связей, где главное ме-
сто занимало открытие торговых путей, обеспечение безопасности для 
движения караванов. 



87

В этом деле главным препятствием являлась существовавшая угроза 
со стороны чингизидских сил, вернее международные связи государства 
Амира Темура, в первую очередь, были связаны с отношениями с Улусом 
Джучи и новообразовавшимся на восточной части бывшего Чагатайско-
го улуса государством Моголистан. Особое значение имели отношения 
также с Хорезмом, территория которого находилась под влиянием вла-
сти чингизидов-джучидов. Прочингизидские силы не могли примириться 
с образованием нового государства, на землях, захваченных в прошлом 
монгольскими войсками и всячески препятствовали его существованию. 

Так, во время трехлетнего (1386–1388) похода Амир Темура, осенью 
1387 года, воспользовавшись его отлучием, вражеские силы из Моголи-
стана, войска Тохтамыша, занявшего с помощью Амир Темура ханский 
трон в Золотой Орде в 1380 году, и проджучидские силы из Хорезма со-
вершили вероломное нападение на Мавераннахр. Они осадили города 
Бухара и Самарканд, сожгли города Карши и Занджирсарай, совершили 
набеги на южные земли до берегов Амударьи129. Амиру Темуру пришлось 
срочно возвращаться с западного похода и принять меры; он совершил 
соответствующие походы – в 1388 году в Хорезм, а в 1389 году в Мого-
листан, и полностью включил эти территории в состав своего государства. 
Летом же 1391 года совершил поход в Дашти Кипчак на Тохтамыша и сра-
жение, состоявшееся между ними в Кундузче, завершилось убедительной 
победой Амир Темура, доказавшей безусловную мощь его армии.

Важным событием было то, что именно только после окончатель-
ного завоевания Моголистана Амиром Темуром в 1389 году, полностью 
была обеспечена безопасность торговых путей из Мавераннахра в Ки-
тай по существовавшему в древности Великому Шелковому пути. 

В китайских летописях сохранились сведения о прибытиях послов 
от Амира Темура в последнем десятилетии XIV века, т.е. при правле-
нии первого императора династии Мин Чжу Юань-чжаня (другое имя 
Тай-цзу, звание Хуньу, 1368–1398), точнее после открытия караванных 
дорог через Моголистан. По сведениям в «Мин шилу» («Правдивые за-
писи об императорах династии Мин»), в 1388–1399 годах десять раз, 
в т.ч. непосредственно от имени Амир Темура до 1395 года шесть раз 
прибыли послы из Мавераннахра в Китай и взаимно, были отправлены 
ответные послы от китайского императора130. Кроме того, в целях укре-

129  Шараф ад-дин Али Йазди, Зафар-наме. Ркп Института востоковедения АН РУз, № 4472. Под-
готовка к печати, предисловие, примечания и указатели А. Урунбаева. Т., 1972. Л. 193аб.

130  Об этом подробнее см.: Н.Э. Каримова, Взаимоотношения народов Центральной Азии и Китая в 
XIV–XVII вв. (по материалам китайских источников). Ташкент, 2005; А. Ходжаев, Великий шелковый 
путь: связи и судьбы. Ташкент: «Навруз», 2018.



88

пления уз дружбы с Моголистаном, Амир Темур в 1397 году женился на 
Тугал ханум, дочери правителя Моголистана Хизрходжа-хана. 

Путь следования караванов из Самарканда в Китай и обратное их 
возвращение пролегал по двум основным направлениям: северное – че-
рез Семиречье, и южное – после Кашгара через Ферганскую долину, 
которые соответствуют основным древним веткам Великого Шелкового 
пути. 

В период правления Амира Темура Великий Шелковый путь имел 
более расширенное разветвление; в Мавераннахре его ветви охватыва-
ли южные – через Каратегин далее на юг до Термеза – и центральные 
части Мавераннахра – а) по северным предгорьям Туркестанского хреб-
та в Самарканд; б) Андиган (Андижан), Ахсикат, Ташкент; в) Маргинан 
(Маргелан), Ходженд, Шахрухия, далее в Самарканд; г) Ташкент, Чинас, 
в Самарканд); в Ташкент прибывали торговые караваны, как по южному 
(Ферганское), так и по северному (Семиреченское) направлениям. 

Из Самарканда торговые караваны следовали по трем главным 
направлениям: 1) через Хорезм в Поволжье, далее к берегам Черного 
моря; через Чарджоу на запад; 3) через Термез одно направление следо-
вало в Герат и далее на запад, а другое – через Кабул в Индию.

В государстве Амир Темура по низовьям Сырдарьи пролегала север-
ная ветвь Великого Шелкового пути, куда торговые караваны прибы-
вали по северному и южному направлениям. По южному направлению 
дорога следовала по Ферганской долине в Ташкент и в Сайрам; по Семи-
реченскому направлению: через Тараз в Сайрам, т.е. северные и южные 
направления Великого Шелкового пути соединялись в Сайраме. Далее 
торговые караваны следовали в Отрар, затем в Яси (Туркестан) и в Сы-
гнак. Далее маршрут следовал на запад в Поволжье, а затем к берегам 
Черного моря.

Развитие торговых путей и международной торговли в первую оче-
редь имело непосредственно важное значение для роста экономического 
потенциала государства: благоустройство городов, постройка новых кре-
постей, рынков, стоянок (рабат), оросительных сетей, медресе, мечетей, 
караван-сараев, ханака, мавзолеев и т.д. В целом, в этом плане, в сози-
дательной деятельности Амира Темура наблюдается три направления: 1) 
градостроительство и другие работы по благоустройству; 2) ремесло и 
торговля; 3) развитие науки и культуры.

Амир Темур уделял градостроительству особое значение, развитие 
которого включало три направления: 1) административные центры; 2) 
города, расположенные вдоль дорог международной торговли; 3) горо-
да-крепости военно-оборонительного значения. 



89

Как административные центры в Мавераннахре выделяются города 
Самарканд и Кеш (Шахрисабз), первый – столица государства Амира 
Темура, а второй – его родной город. В обоих городах велись огром-
ные строительные работы. По словам историка эпохи Темуридов Ша-
раф ад-дина Али Йазди, Амир Темур объявил Самарканд столицей (дар 
ас-салтана) своего государства и велел построить там крепостные сте-
ны, главный дворец Кок-Сарай и другие красивые дворцы в окрестно-
стях, различные административные и культурно-духовные здания (ме-
дресе, мечети, мавзолеи)131. Новое в созидательной деятельности Амира 
Темура было то, что он планировал комплексное развитие города вместе 
с его окрестностями. «Весь город окружен садами и виноградниками… 
город стоит среди них… В этих загородных садах много больших и зна-
менитых построек, и у самого сеньора там есть дворцы»132, – писал об 
этом Клавихо. 

Другим административным городом являлся город и область Кеш, 
как собственное владение (дар ал-мулк) Амира Темура еще до прихода 
его к власти. Начатые здесь, по приказу Амира Темура, созидательные 
работы продолжались до конца его жизни. Прибывший в Кеш 28-го ав-
густа 1404 года посол Руи Гонсалес де Клавихо отмечал о продолжении 
строительных работ. В Кеше были построены крепостные стены, фун-
даментальные комплексы – главный дворец Ак-Сарай и Дар ас-Саадат 
(медресе, ханака, мавзолеи (в т.ч. мавзолей, построенный Амир Темуром 
над могилой его старшего сына Мирза Джахангира, умершего в раннем 
возрасте), рабаты, бассейны, сады).

«Город был обнесен земляным валом и [окружен] глубоким рвом, 
а у ворот его имелись подъемные мосты… Здесь много больших домов, 
мечетей и усыпальниц… Посланников повели осматривать большой дво-
рец (Ак-Сарай)…Говорили, что уже двадцать лет в нем работали каж-
дый день. И даже теперь трудилось там много мастеров. Во дворце очень 
длинный вход и очень высокие ворота, и здесь же, при входе с правой и 
левой стороны находились кирпичные арки, отделанные изразцами, вы-
ложенными разными узорами»133, – писал Клавихо в своем дневнике. 

Второе направление в градостроительстве включало в себя города, 
расположенные вдоль дорог международной торговли и, исходя из стра-
тегии возобновления Великого Шелкового пути, имело особое значение 

131  Шараф ад-дин Али Йазди, Зафар-наме... Л. 141а.
132  Руи Гонсалес де Клавихо, Дневник путешествия в Самарканд ко двору Тимура (1403–1406 гг.). 

Пер. со староисп., предисл. и комментар. И.С. Мироковой. М., 1990. С. 134.
133  Руи Гонсалес де Клавихо, Дневник путешествия в Самарканд ко двору Тимура (1403–1406 гг.)... 

С. 102–103.



90

для Амира Темура. Как уже было отмечено, Великий Шелковый путь 
на территории Мавераннахра пролегал по двум главным направлени-
ям: северное – через Семиречье и южное – через Ферганскую долину. 
В период правления Амира Темура определенная группа городов была 
расположена именно по этим направлениям: к востоку от Мавераннахра 
путь пролегал через города Кумул, Караходжа, Турфан, Аксу, Яркент, 
Хотан, Кашгар, после которых на запад он следовал через города Хисари 
Шадман, Термез, Герат, Самарканд, Бухара, Кеш (Шахрисабз), Хорезм 
(Гургандж), Узгенд, Андиган, Ахсикат, Ходженд, Шахрухия, Ташкент, 
Сайрам, Отрар, Сыгнак.

Для успешного развития торговли в городах, стоянках и постоялых 
дворах были созданы все необходимые условия. Особенно город Самар-
канд, как столица государства Амира Темура, стал главным городом на 
Великом Шелковом пути, где пересекались его ветви, следующие с вос-
тока, запада, севера и юга. «В этом городе Самарканте продается каж-
дый год много разных товаров, которые привозят туда из Китая, Индии, 
Тарталии (Золотая Орда) и различных других мест… А так как [в городе] 
не было специальной площади, где бы удобно было торговать, сеньор 
приказал проложить через город улицу, в которой по обеим сторонам 
были бы лавки и палатки для продажи товаров»134, – отмечал в свое 
время посол короля Кастилии (Испания) Руи Гонсалес де Клавихо, при-
бывший в 1404 году с официальным визитом ко двору Амира Темура в 
Самарканд, в своем дневнике как очевидец.

Посол Клавихо и темуридский историк Хафиз-и Абру (ум. в 1430 г.) 
в свое время писали об оживленной торговле в городе Термезе, который 
был перекрестком и главной переправой через Джейхун (Аму-дарья) на 
Великом Шелковом пути. 

Третье направление в градостроительстве составляли города-крепо-
сти военно-оборонительного значения. Так, города и крепости Узгенд, 
Андиган, Ахсикат, Шахрухия, Ташкент, Ашпара, Отрар, Сыгнак имели 
оборонительное значение, в их укреплении намечалась цель предотвра-
тить набеги с севера и востока на Мавераннахр. 

Дальнейшие меры Амира Темура по восстановлению и развитию 
Великого Шелкового пути были связаны с его походами на западные 
страны. Во время трехлетнего (1386–1388) похода он направил свои 
войска в сторону Ирана и вначале двигался в сторону Луристана, обла-
сти расположенной в западной части Ирана, в целях устранения разбой-
ничества на караваны паломников, следующих в Мекку. Войска Амира 

134  Там же. С. 134.



91

Темура уничтожили разбойников и полностью разрушили их логово в 
Хуррамабаде. В 1387 году ему удалось полностью включить территорию 
Ирана в свои владения135.

Как продолжение этого, он совершил поход также на некоторые 
местности (Арзирум, Арзинджан, крепости Алинджик и Авник, а также 
крепости вокруг озера Ван) на востоке Малой Азии, с целью устранения 
Карамухаммада, который препятствовал движению торговых караванов 
и паломников мусульман в священный город Мекку136. Эти действия 
Амира Темура в то же время являются как бы попыткой по восстановле-
нию Великого Шелкового пути в западном направлении.

Во время пятилетнего (1392–1396) похода Амир Темуру удалось 
укрепить свои позиции в Иране, с прилегающими территориями; в 
1393 году совершить поход в сторону Ирака и захватить город Багдад 
(1393.12.09). Правитель Ирака Султан Ахмад убежал и нашел убежи-
ще в Дамаске. Амир Темур отправил своих послов к правителю Египта 
Малик ат-Тахир Баркуку с посланием, в котором было сказано о раз-
витии межгосударственных дружеских отношений, обеспечении безо-
пасности торговых путей и развитии международных торговых связей. 
Но правитель Баркук не принял эти предложения и по его приказу все 
члены посольства были казнены при их прибытии в Сирию (Шам) в 
городе Рухбе137. 

Амир Темуру было известно о совместных планах трех правителей – 
Золотой Орды, Египта и Рума против него и в первую очередь он решил 
идти походом на Тохтамыша. В феврале 1395 года Амир Темур совершил 
поход на Золотую Орду и решительное сражение, происходившее между 
сторонами на севере Большого Кавказского хребта на берегу реки Терек 
завершилось полной победой Амира Темура. Затем его войска, пресле-
дуя Тохтамыша, захватили и разрушили основные города Золотой Орды, 
в т.ч. Астрахань, и столицу город Сарай. Золотая Орда была включена в 
список подчиненных земель Амиру Темуру и он поручил править Улусом 
Джучи Койричак Огулу, из потомков Урусхана138. 

В международных отношениях для Амира Темура развитие торго-
вых связей между государствами занимало главное место, именно его 
стараниями образовалась слаженная система торговых путей по Вели-
кому Шелковому пути, образовались новые ветви. Линии караванных 
маршрутов не ограничивались только территорией Китая и Централь-

135  Шараф ад-дин Али Йазди, Зафар-наме... Л. 191б.
136  Там же. Л. 185б.
137  Там же. Л. 246б.
138  Шараф ад-дин Али Йазди, Зафар-наме... Л. 368а.



92

ной Азии, и после окончательной победы над Тохтамышем торговые пути 
из Мавераннахра следовали по Великому Шелковому пути на запад до 
берегов Черного моря.

Амир Темур, после возвращения из пятилетнего похода, в марте 
1398 года направился в Индию, поход в которую продлился один год. Ос-
новная цель заключалась в восстановлении торгового пути, следующего 
из Мавераннахра по южному направлению и в обеспечении безопасно-
сти движения торговых караванов, так как из-за постоянного нападения 
разбойников, движение караванов на международных торговых путях 
по горным участкам современного Афганистана было закрыто. Согласно 
сведениям Шараф ад-дина Али Йазди в его «Зафар-наме», Амир Темур 
полностью устранил угрозу разбойников по данному торговому направ-
лению, в необходимых местах построил дозорные крепости и обеспечил 
их необходимым количеством стражников. В результате этого возобно-
вилось постоянное движение торговых караванов на южной ветке Вели-
кого Шелкового пути. 

Амир Темур собрав войска осенью 1399 года направился на запад, 
который в источниках своего времени отмечен как семилетний поход 
(1399–1404). Он продолжил поход в сторону Египта и сперва отправил 
своих послов к султану Египта Фараджу. Но они еще в городе Алеппо 
по приказу Фараджа были арестованы. Амир Темур дошел до Дамаска, 
сюда же с войском прибыл Фарадж, который не отважился вступить в 
бой и был вынужден вернуться обратно в Египет. Войска Амира Темура 
завладели городом Дамаск. 

В дальнейшем возникли также разногласия между Амиром Темуром 
и правителем Рума (Оттоманская Империя) Йилдиримом Баязидом, 
неоднократные переписки по достижению мира также не давали поло-
жительных результатов. После этого в 1402 году в Анкаре произошло 
решительное сражение, в котором войска Амира Темура одержали пол-
ную победу. Султан Баязид был взят в плен и вскоре умер (1403 г.), а 
правление его государством Амир Темур поручил его сыну Муса Челеби.

В результате семилетнего похода расширились торгово-посольские 
связи государства Амира Темура и были открыты торговые пути по раз-
ным ветвям Великого Шелкового пути для свободного следования кара-
ванов до берегов Средиземного моря, а далее товары доставлялись на 
кораблях в страны Европы. Амир Темур полностью обеспечил безопас-
ность торговых путей, построил необходимые стоянки с соответствую-
щими условиями, были построены новые города и крепости по различ-
ным направлениям Великого Шелкового пути. В итоге, было образовано 
единое торгово-экономическое пространство в просторах Евразии.



93

В целом, деятельность Амира Темура по восстановлению и развитию 
Великого Шелкового пути можно рассмотреть в трех этапах: первый – 
завоевание Моголистана, открытие торговых связей в пределах от Ки-
тая до Центральной Азии включительно; второй – открытие южного 
направления Великого Шелкового пути после похода Амира Темура в 
Индию; третье – открытие торговых путей по западным направлениям 
Великого Шелкового пути поэтапно, в ходе трехлетнего, пятилетнего и 
семилетнего походов Амира Темура.



94

Халим Тураев (Бухара)

ЗНАЧЕНИЕ РУКОПИСНОГО СОЧИНЕНИЯ 
"МАНАКИБ СА’ДИЙА" ДЛЯ ИЗУЧЕНИЯ 
ИСТОРИИ ДЖУЙБАРСКИХ ХОДЖЕЙ 

В изучении средневековых социально-нравственных отношений 
значение макаматов немаловажно. Макаматы не только литературное 
наследие, но и их можно считать историческим источником, одновре-
менно освещающим некоторые исторические вопросы139. Исходя из 
этого соображения, хотим определить значение сочинения “Манакиб 
cа’дийа” (“Житие блаженного Ходжа Ислама”) Хусейна ас-Сарахси, в 
историографии периода шейбанидов140. Следует сразу оговорить, что со-
чинение посвящено видному представителю дома бухарских Джуйбари-
дов Ходжа Исламу (1493–1563) и, как правило, в центре всех событий 
главной фигурой является именно он. Это свойственно всем макаматам 
и поэтому их авторы не всегда безупречны, порой склонны к идеализа-
ции своего главного героя. Тем не менее, макаматы можно использовать 
как дополнительный источник для изучения некоторых вопросов, о кото-
рых трудно черпать материал в исторических трудах. 

На сведения сочинения, пожалуй, первым обратил внимание  
Б.А. Ахмедов при подготовке капитального труда "История Балха"141.  
В целом, советская историография в свое время нерадушно относилась 
к агиографической литературе, вследствие чего, как некоторые другие 
сочинения этого жанра, так и “Манакиб cа’дийа”, недостаточно были 
использованы исследователями.

Об авторе сведений мало. О нем можно судить по тем сведениям, 
которые встречаются в самом сочинении. Хусейн ас-Сарахси, прибыв 
в Бухару, поступил в услужение Ходжа Ислама на правах его после-
дователя (мюрид). Стоит подчеркнуть, что не все желающие станови-
лись его приближенными и попали в его окружение. Возможно, Хусейн 
 ас-Сарахси своей просвещенностью в сфере суфизма завоевал доверие 

139  См: Б. Аҳмедов, Тарихдан сабоқлар. Тошкент: Ўқитувчи, 1994.
140  Рукопись сочинения хранится в Институте Востоковедения АН РУз.
141  Б.А. Ахмедов, История Балха. Т.: Фан, 1982.



95

Ходжа Ислама. Как нам представляется, сочинение написано по указа-
нию именно этого представителя дома Джуйбаридов.

Сочинение состоит из введения и шести глав. Первая глава посвя-
щена теоретическим основам тариката Накшбандийа. Вторая глава 
охватывает вопрос о предках Ходжа Ислама с упоминанием его родос-
ловной. В третьей главе представлены сведения о рождении, детстве и 
отрочестве Ходжа Ислама. Четвертая глава включает в себя поездку 
Ходжа Ислама к казахам. Сведения о кончине Ходжа Ислама представ-
лены в пятой главе. В шестой главе сообщается о потомках его. Анализ 
содержания сочинения показывает, что оно написано после смерти Ход-
жа Ислама, т.е. после 1563 г. Возможно, оно послужило источником для 
других сочинений, посвященных джуйбаридам. 

Сочинение представляет немаловажный интерес в изучении обще-
ственно-политического и духовного статуса Ходжа Ислама, его взаимо-
отношений с шейбанидскими правителями, духовных подвигов в рамках 
тариката Накшбандийа, стремлений к обретению духовного совершен-
ствования, а также политического положения Мавераннахра во второй 
половине XVI века. Автором хорошо освоена биография Ходжа Исла-
ма, что засвидетельствовано глубокими подходами автора к вопросу, 
связанному с его биографией. Хусейн ас-Сарахси неотступно старается 
подчеркивать возникновение у Ходжа Ислама симптомов сакральности 
изначально, т.е. еще в его детские годы142. 

По материалам этого источника можно судить о взаимоотношениях 
представителей двух тарикатов – Накшбандийа и Джахрийа. Эти взаи-
моотношения далеко не всегда отражали доброту и взаимное согласие. 
Отдельные представители двух тарикатов порой открыто или тайно вы-
ражали свою неприязнь друг к другу. Однако, в нашем случае автор ви-
дит взаимное уважение между лидерами двух тарикатов. Как передается 
в сочинении, видный представитель тариката Джахрийа Шейх Худайдод 
(ум. в 1532 г.), когда устроил суфийское собрание в Бухаре, молодой 
Ходжа Ислам имел честь присутствовать в нем. Здесь Шейх Худайдод 
вместе со своими мюридами исполнил зикри джахр и просвещал послед-
него сущностью этого зикра. На этом собрании он оказывал большие 
почести Ходжа Исламу143.

Ходжа Ислам два раза удостоился чести получить толкование о зи-
кре «Хува». Первый раз от Ходжа Яхьи, второй раз от некоего челове-

142  Хусейн ас-Сарахси, Манакиб са’дийа. Ркп ИВАН РУз, инв. № 1439/I, л. 11аб.
143  Хусейн ас-Сарахси, Манакиб са’дийа… Л. 14аб, 15а. Еще см.: Ҳ. Тўраев, Нақшбандийлик ва 

Жўйбор хўжалари // Жаҳон мулкининг нигоҳбони. Бухоро: «Бухоро», 1993.



96

ка, находившегося около усыпальницы Имама Абу Бакра Фазла144. При 
этом автор намекает на то, что в духовной жизни Бухары в будущем ли-
дерство принадлежит Ходжа Исламу.

Автор приводит ряд фактов относительно возникновения духов-
ной среды вокруг Ходжа Ислама. Знаменитости того времени имели 
встречи с ним, оказывали ему духовное влияние и, тем самым, сыгра-
ли определенную роль в формировании его личности. В числе таковых 
упоминается Ходжа Порсо. К сожалению, автор не уточняет лично-
сти Ходжа Порсо. Если автор имеет в виду выдающегося суфийского 
теоретика Ходжа Мухаммада Порсо (ум. в 1419 г.) или его сына, то 
оба они не являются современниками Ходжа Ислама. Следовательно, 
автор здесь имеет в виду другого благочестивого из потомков Ходжа 
Мухаммада Порсо, так называемого Ходжа Абу Насра Порсо, который 
умер в 1537 году145.

Ходжа Ислам также испытывал духовное влияние Мавлана Мухам-
мада Кази, мюрида Ходжи Ахрара (1404–1490). Когда ему было 12 лет 
из Самарканда прибыл Мавлана Мухаммад Кази и учил Ходжа Ислама 
основам тариката Накшбандийа146. 

Сочинение свидетельствует о событиях, связанных с натиском «ки-
зилбашей»147 на Мавераннахр, которые имели место в личной жизни 
Ходжа Ислама. Он, приняв меры предосторожности, отправляется в 
страну казахов, где встречается правителем этой страны Касим-ханом 
с большими почестями. Причину такой торжественной встречи автор 
сочинения видит в том, что Ходжа Ислам считался потомком одного 
из прославленных бухарских чорбакров Абу Бакра Са’да Сумитани. У 
Касим-хана было большое расположение к потомкам Абу Бакра Са’да. 
Другие авторы Джуйбаридов эти сведения пропускают и не придают 
должного значения. Если внимательно следить за общественной дея-
тельностью Ходжа Ислама, то можно иметь представление о том, ка-
кое значение имела эта поездка Ходжа Ислама в страну казахов. По-
скольку шейбанид Убайдулла-хан (1533–1539) решил жениться на 
дочери Касим-хана, на Ходжа Ислама была возложена задача решить 
вопрос сватовства между двумя правителями. Ходжа Ислам успешно 

144  Хусейн ас-Сарахси, Манакиб са’дийа… Л. 11а, 14аб.
145  См.: Ҳофиз Таниш Бухорий, Абдулланома. II жилд / Форсчадан Содиқ Мирзаев таржимаси. 

Тошкент: Фан, 1969.
146  Хусейн ас-Сарахси, Манакиб са’дийа… Л.16а.
147  Кизилбаш – войска сефевидского Ирана. Здесь идет речь о вторжении в Мавераннахр в 1510 

году войск Шаха Исмаила, которое сопровождалось отдельными стычками  между местными правите-
лями и войсками Шаха Исмаила. 



97

справился с этой, не только бытового, но общественно-политического 
характера задачей148.

Автор последователен в изложении постепенного роста обществен-
ного положения Ходжа Ислама и его влияния на политические процес-
сы в государстве шейбанидов. Согласно автору, приблизительно с 30-х 
годов XVI в. он постепенно включается в бурную политическую жизнь, 
и завоевывает снисхождение шейбанидских правителей. Один из удель-
ных правителей шейбанидов Искандархан149 был внимателен по отно-
шению к Ходжа Исламу. Видимо, его сильная набожность приблизила 
его не только с Ходжа Исламом, но и с крупным духовным авторитетом 
того времени, лидером Накшбандийа Махдуми А’замом Ходжа Косони 
(ум. в 1542 г.).

Большая политическая активность Ходжа Ислама проявляется тог-
да, когда начинается острая борьба шейбанидских удельных правителей 
за Бухару, о чем свидетельствует Манакиб са’дийа. В годы правления 
Абдулазиз-хана(1540–1549) в Бухаре правитель Ташкента и Туркеста-
на Навруз Ахмад-хан, а также правитель Самарканда Абдуллатиф-хан 
(1540–1550) сообща осадили Бухару. По вмешательству Ходжа Ислама 
осада была снята. Ходжа Ислам склонил Навруз Ахмад-хана к переми-
рию150. Заслуживает внимания другой факт сочинения тем, что визирь 
Навруз Ахмад-хана с непристойным поведением был наказан Ходжа Ис-
ламом самым строжайшим образом151. 

К числу важных событий, о которых речь идет в сочинении, отно-
сится политическая ситуация в Бухаре после смерти Абдулазиз-хана 
(1549 г.). Получив известие о кончине Абдулазиз-хана, правитель Балха 
Пирмухаммад-хан, под предлогом выразить соболезнования, прибыл в 
Бухару и сел на престол. Это были не лучшие времена для него и для Бу-
харской общественной элиты. В течение своего кратковременного прав-
ления он не мог завоевать доверие и симпатию Ходжа Ислама. Его от-
странение от власти автор связывает именно с этим обстоятельством. С 
того времени Ходжа Ислам приступил к практическим действиям, чтобы 
возвести Абдулла-хана на Бухарский престол. В беседах с шейбанидски-
ми удельными правителями он не скрывал своего намерения. Однажды 

148  Хусейн ас-Сарахси, Манакиб са’дийа… Л. 17 аб.
149  Искандархан – правитель Офаринкета (Миянкал) и Кармине. Годы официального правления 

Бухарой 1561–1583 гг. Но власть фактически принадлежала его преемнику Абдуллахану. Искандархан 
своевременно, со всеми тонкостями исполнял все предписания ислама. Вместе с тем был склонен к 
соколиной охоте. См.: В.В. Бартольд, Искандер-хан // Соч. в 9 ти томах. Том II. Ч. 2. М.: Наука, 1964. 
С. 521.

150  Хусейн ас-Сарахси, Манакиб са’дийа... Л. 41б, 42аб.
151  Там же. Л. 43 аб.



98

в беседе, где присутствовал Пирмухаммад-хан, он прямо заявил о том, 
что предпочтение отдает Абдулла-хану, и считает его самым достойным 
претендентом на Бухарский престол.

Автор несколько подробно излагает события 1551–1554 гг. На-
пример, когда Пирмухаммад-хан оставил Бухару и направился в Балх, 
здесь утверждается двоевластие Мухаммадйар султана и Бурхан султа-
на. Однако, Ходжа Ислам не ладил с Мухаммадйар султаном. Трехлет-
нее двоевластие закончилось в пользу Бурхан султана, который, казнив 
Мухаммадйар султана, стал единоличным правителем Бухары. Судя по 
сочинению, воспользовавшись этой ситуацией, Навруз Ахмад-хан оче-
редной раз пошел походом на Бухару, и на этот раз его действия не имели 
успеха. Бухара осталась в руках Бурхан султана. Во всем этом автор ви-
дит присутствие Ходжа Ислама152. Отношение Ходжа Ислама к Бурхан 
султану и его окружению становится негативным. Все-таки его ещё не 
покидала мысль о том, что Бухарский престол должен достаться Абдул-
ла-хану.

Как констатирует автор, обиженный Ходжа Ислам в такое сложное 
для Бухары время отправляется в Ургенч, якобы наладить междоусо-
бицы местных правителей. С Ургенча он направляется в Мерв, с целью 
совершить паломничество к могиле Йусуфа Хамадани. Здесь встреча-
ется с Пояндамухаммад султаном, Абулмухаммад-ханом и Хайдарму-
хаммад султаном. По всей видимости, Ходжа Ислам, положив конец 
междоусобице, успешно справляется с поставленной перед собой за-
дачей, 

Здесь до него дошли слухи, о том, что Абдулла-хан приступил к 
борьбе за верховенство в Бухаре. Это насторожило Ходжа Ислама, и он 
тут же возвращается в Бухару. Что интересно, одиозная для Ходжа Ис-
лама личность Бурхан султан обращается к нему с просьбой установить 
перемирие между ним. Видимо он хорошо знал о военном превосходстве 
Абдулла-хана и поэтому занял оборонительную позицию. Он даже со-
глашается с тем, что Бухара перешла в правление Абдулла-хана только 
на мирных условиях153. 

В сочинении явно прослеживается сугубо положительная позиция 
автора в отношении Ходжа Ислама, особенно тогда, когда им описы-
ваются политические процессы в Бухаре. При этом Ходжа Ислам ста-
новится в центре этих процессов. Например, при его поддержке Мерв 
перешел в его подчинение. В 1557 году, после захвата Бухары, Абдул-

152  Хусейн ас-Сарахси, Манакиб са’дийа… Л. 88аб, 89а.
153  Там же. Л. 97аб.



99

ла-хан с целью распространять свою власть на Мерв, отправляет своего 
человека к правителю Мерва Пояндамухаммад султану с требованием 
о признании им власти Абдулла-хана. Однако Пояндамухаммад султан 
отказался. Поскольку Пояндамухаммад султан был мюридом Ходжа Ис-
лама, требовалось его вмешательство в это дело. Из Бухары несколько 
человек пришли к Пояндамухаммад султану от имени Ходжа Ислама и 
передали его серьезное решение. Таким образом, Мерв перешел в рас-
поряжение Абдулла-хана154.

Автор приводит ряд примеров о нерешительности Абдулла-хана в 
вопросе определения судьбы Бухары, когда ему было предложено Пир-
мухаммад-ханом обменять стольный город на Балх. Это условие было 
принято Абдулла-ханом и он собирался переехать в Балх. Лишь резкое 
возражение Ходжа Ислама принудило Абдулла-хана отказаться от сво-
его решения155.

Правители Кашгара, Яркента, Дашти Кипчака, Хорезма, Нисы, 
Мерва в лице Ходжа Ислама видели своего духовного наставника. Ис-
ходя из этого соображения, они отправляли ему различные подарки. 
Если не учесть отдельные преувеличения автора, то некоторые факты 
свидетельствуют о географии его духовного влияния. Например, прави-
тель Кашгара Абдурашид-хан (1533–1560) свою духовную покорность 
выражал передачей своего четырехлетнего сына Ибрахим султана на 
воспитание Ходжа Исламу.

При изучении наследия Джуйбаридов возникает ряд теоретических 
вопросов. В частности, следует ли рассматривать их как крупных шейхов 
своего времени, или отнести их к собственникам с несметным богат-
ством? Как известно, Джуйбариды с одной стороны являются шейхами 
тариката Накшбандийа, что с большим удовольствием подчеркивает 
автор “Манакиб cа’дийа”, а с другой, они считаются крупными землев-
ладельцами, могучими кланами своего времени156.

154  Хусейн ас-Сарахси, Манакиб са’дийа… Л. 148б, 149аб.
155  Там же. Л. 99аб, 100а. Этот вопрос подробно описан в Раузат ар-ризван Бадриддина Кашми-

ри. Через пять дней после заключения договора между Абдуллаханом и Пирмухаммадханом об обмене 
Бухары на Балх, брат Абдуллахана – Ибадулла султан прибыл в Бухару и известил Ходжа Ислама об 
отмене этого договора. Был приостановлен перевод гарема в Балх. В это же время Абдуллахан также 
прибыл в Бухару и немедленно отправился к Ходжа Исламу, у которого просил прощения за свой необ-
думанный поступок. Эти события относятся к 1561 году. См.: Раузат ар-ризван. … Л. 182аб; Еще см.: 
Б.А. Ахмедов, История Балха... С. 86-87.

156  В научной литературе они упоминаются как «Джуйбарские шейхи». Но их деятельность, как 
шейхов, достаточно еще не исследована. Тем не менее, основа экономической мощи Джуйбаридов была 
заложена именно посредством претензий их к шейхству.



100

Если в исследованиях, проведенных между 30–80 гг. XX в., больше 
внимания было уделено экономической деятельности Джуйбаридов, то 
после 90 гг. ХХ в., особенно в работах зарубежных ученых, основное 
внимание обращалось на роль и место Джуйбаридов в тарикате Нак-
шбандийа. Юрген Паул основательно изучил экономические основы де-
ятельности Джуйбаридов, и при этом в его работе также преобладает 
тенденция к анализу их деятельности в рамках тариката157.

Джуйбариды не отрицали наследственность и традиционность в 
суфийской практике, тем не менее, установили новые правила и по-
рядки, которые были обусловлены динамикой развития тариката. Наш 
источник касается вопроса степени Ходжа Ислама в цепи (силсила) 
духовной преемственности тариката Накшбандийа. Как пишет наш 
автор, об этом он узнал со слов самого Ходжа Ислама. Его духовная 
цепь возводится к своему деду Ходжа Яхья, а Ходжа Яхья духовно был 
связан с Мавлана Ориф Дегарони, который имел духовную связь с Ба-
хауддином Накшбандом158. Следовательно, автор, несомненно, позво-
ляет себе считать Ходжа Ислама достойным преемником шейхов тари-
ката Накшбандийа.

В сочинении в средней степени описывается духовная деятель-
ность Мавлана Орифа Дегарони, Ходжа Али Рометани, Амира Кулола, 
Бахауддина Накшбанда. Автор также приводит отдельные моменты из 
встречи Амира Темура с Зайниддином Тайободи. Сведения автора, хотя 
и носят компилятивный характер, этой встрече он придаёт религиозное 
значение, и лишний раз подчеркивает огромное влияние представите-
лей духовенства на верховных правителей. Согласно автору, после этой 
встречи Амир Темур попал под духовное влияние Зайниддина Тойободи, 
и в дальнейшей своей военно-политической деятельности следовал по 
указанному пути этого крупного шейха159.

Автор не упускает из виду характеристики некоторых мюридов Ход-
жа Ислама. Например, когда Ходжа Ислам находился в Мерве, некий 

157  См.: Jürgen Paul, Doctrine and organization. The Khwājagān/Naqshbandīya in the first gen-
eration after Bahā’uddīn. Berlin, 1998; R.D. Mc Chesney, Some Observations on “Garden” and its 
Meanings in the Property Transactions of the Juybari Family in Bukhara // Gardens in the Time of 
the Great Muslim Empires: Theory and Design. Ed. by Attilio Petruccioli. Leiden; New York: Bril, 1997. 
Р. 97-109; Florian Schwarz,“Unser Weg schließt tausend Wege ein”: Derwische und Gesellschaft im 
islamischen Mittelasien im XVI Jahrhundert. Berlin: Klaus Schwarz, 2000. 270 p.; Devin De Weese, 
Khojagani Origins and the Critique of Sufism: The Rehtoric of Communal Uniqueness in the Man-
aqib of Khoja ‘Ali ‘Azizan Ramitani // Islamic Mysticism Contested: Thirteen Centuries of Contro-
versies and Polemics. Ed. Frederick De Jong and Bernd Radtke. Leiden: E.J. Brell, 1999. Р. 492-519. 

158  Хусейн ас-Сарахси, Манакиб са’дийа… Л. 49аб.
159  Хусейн ас-Сарахси, Манакиб са’дийа… Л. 55б.



101

Саййид Хошим Ходжа присоединился к его беседам и обрел большое 
духовное удовольствие. В дальнейшем стал его мюридом. Другой его 
последователь Абдулвахид Кошгари когда отправился в хадж, по дороге 
испытывал много трудностей. Но благодаря духовной поддержке Ходжа 
Ислама преодолел все дорожные невзгоды.

Некоторые люди, подвергавшиеся наказанию высокопоставленных 
особ, прибегали к помощи Ходжа Ислама и по его вмешательству изба-
вились от притеснения. Порой сам Ходжа Ислам проявлял инициативу 
по освобождению простолюдин от гнева шейбанидских эмиров160. Когда 
у бухарских купцов по дороге таможенники отбирали имущество, они, 
упомянув имя Ходжа Ислама, а также заявив о том, что находятся под 
духовным покровительством его, спасли своё имущество от разграбле-
ния. В сочинении таких примеров достаточно. 

Наши заключения сводятся к следующему:
"Манакиб са’дийа", в отличие от других историко-хроникальных 

сочинений, семейных хроник, посвященных Джуйбаридам, включает в 
себя общественно-политическую деятельность и духовные подвиги (ка-
ромат) лишь одного их представителя;

сочинение написано в традиционном стиле агиографической литера-
туры, где главной фигурой является духовный лидер общества – шейх;

"Манакиб са’дийа" послужила источником для последующих ав-
торов, кто написал историю дома Джуйбаридов. К такому заключению 
приводит имеющаяся в сочинении информация о том, что описывае-
мые события приведены до смерти Ходжа Ислама. В последующем эти 
сведения были заимствованы другими авторами. После кончины Ходжа 
Ислама, отношения автора с представителями дома Джуйбаридов пре-
рываются;

незавершенной осталась шестая глава, где должны были быть поме-
щены сведения о потомках Ходжа Ислама;

в рамках правил составления макаматов, автор порой преувеличи-
вает общественное положение Ходжа Ислама, а также переоценивает 
его заслуги в установлении перемирия среди шейбанидских удельных 
правителей;

не все изложенные в сочинении события общественно-политиче-
ского характера являются объективными. Иногда наблюдаются субъек-
тивные подходы автора;

как нам представляется, сочинение хранилось в семейной библиоте-
ке Джуйбаридов.

160  Там же. Л. 119аб.



102

Извлечение из "Манакиб са’дийа".

(Перевод)
[…] Пирмухаммад-хан161 прибыл из Балха и легко овладел Буха-

рой, и стал её правителем. В то время Бурхан султан162 находился в 
Чарджоу. Считая себя законным наследником, он также претендовал 
на Бухарский престол. Но так не стало. Долгое время в Бухаре правил 
Пирмухаммад-хан. У него было больше благосклонности к его святей-
шеству [Ходжа Исламу], [поэтому] неоднократно посещал его. Одна-
ко, в итоге произошли недостойные дела и издавались глупые указы. 
[Естественно] это понравилось его святейшеству. Люди за помощью 
обращались к его святейшеству [Ходжа Исламу]. В одной из ночей ме-
сяца рамазан, Абдулла-хан вместе с братом и двоюродными братьями, 
как Узбек султан, Ибадулла султан, Дустим султан и другими пришли 
к его святейшеству. Пирмухаммад-хан начал разговор в отношении 
владения и сказал, что есть хорошие племянники (братья) и указав на 
Узбек султана добавил: «Он старше других [шейбанидов] и отважен». 
Ходжа Ислам ответил: «Мы больше всего надеемся на Абдулла-хана, 
так как он завоюет [много] областей. Видимо, вы еще не знаете его 
[возможностей]. Хороший ваш племянник именно он». Его святей-
шество потом сел на лошадь и велел вызвать Бури ясаула и Джаншах 
бакаула. Этим двоим он сказал следующее: «Передайте своему хану 
[Пирмухаммад-хану], что он утвердил новшества (бид’ат), а [в итоге] 
вызвал недовольство населения. Если хочет стать правителем Бухары, 
то пусть упраздняет эти [новшества]. Если ходжи не согласны, то он не 
может стать правителем Бухары». 

Те двое ушли [и передали Пирмухаммад-хану слова его святейше-
ства]. [Потом] вернулись с известием о принятии [Пирмухаммад-ханом] 
условия [Ходжа Ислама]. Один из тех двоих говорил так: «Его святейше-
ство точно знает, что [Пирмухаммад-хан] не может упразднить этого». 
Его святейшество твердо остался в своем [мнении].

Спустя время, Пирмухаммад-хан [не добившись поддержки в Буха-
ре] подался в Балх. Бурхан султан с Чарджоу прибыл в Бухару и вместе 
с Мухаммадйар султаном завладел престолом. На одном из собраний его 
святейшество изволил говорить так: «Мы надеемся на Абдулла-хана. 

161  Пирмухаммад-хан ибн Джанибек – хан, правитель Балха из династии шейбанидов.
162  Бурхан султан ибн Мухаммад Рахим султан. В 1551 году вступил в борьбу за Бухарский престол 

и добился желаемого успеха. В 1551–1554 гг. правил Бухарой вместе с Мухаммадйар султаном. В 1554 
году казнил соправителя Мухаммадйар султана и стал единоличным правителем. В 1557 году стал жерт-
вой посягательства сторонников Абдулла-хана (Мухаммадйар ибн Араб Катаган. Мусаххир ал-билад. 
Ркп, ИВАН РУз, л. 54аб).



103

Есть свой владелец Бухары»… [Люди] из окружения Бурхан султана за-
явили Бурхан султану о том, что «В одном городе два правителя не уме-
щаются. Вы – настоящий владелец Бухары». [После чего], недостойная 
толпа с обнаженными мечами в сопровождении Бурхан султана ворва-
лась в Арк и казнила Мухаммадйар султана. Бухара вновь утвердилась в 
руках Бурхан султана.

[…] Передают, что когда Пирмухаммад-хан был правителем 
Бухары, святейшество Ишан [т.е. Ходжа Ислам] захотел охоту в 
долинах Карши и просил Мавлана А’мода, чтобы он тоже поехал с 
ним. Однако, Мавлана А’мод предъявил несколько важных причин 
и отказался: «Нет такого счастья, чем находиться в высочайшем 
отряде его святейшества. Но есть более важные дела, которые 
лишают меня [такой чести]». Оказывая милость, его святей-
шество сказал: «Если не хотите поехать с нами, то запомните, 
пятнадцатого числа рамазана, ночью, правитель Шахрисабза 
Дарвиш султан совершит наступление и, через ворота Кабола-
каш163 войдет в город. Дома некоторых узбеков будут разрушены. 
Отнюдь не паникуйте. Утром Пирмухаммад-хан выйдет из Арка 
и выгонит их всех. Многие пострадают». Мавлана А’мод подчер-
кивает, что «Слова его святейшества подтвердились. Пятнад-
цатого числа рамазана, ночью, [неприятель] начал наступление 
и вошел в город. Многие дома узбеков разграбил. После восхода 
солнца, Пирмухаммад-хан вышел из Арка и напал на врага. Дервиш 
султан обратился в бегство. Многих схватили и умертвили».

Мавлана А’мод [еще] рассказывает, что «Борак-хан три раза попы-
тался захватить Бухару, но надежды не увенчались успехом. Повернул 
назад. В Ташкенте жил один благочестивый [человек], который был на-
шим [духовным] наставником. [Население] той области почитало его. 
Когда я был в Ташкенте посетил того благочестивого. Он говорил: «В 
Бухаре есть один человек из [нашего] окружения. Если вся знать и свя-
тые Бухары будут согласны на взятие города [иногородними] правителя-
ми, но тот человек не будет согласен, то ни один из падишахов не сможет 
взять Бухару никогда». 

От Мавлана Джанмухаммада тархана слышал [следующий] рассказ. 
«Его брат Мавлана Йармухаммад говорил, что однажды его святейше-
ство [Ходжа Ислам] велел мне поехать в город Булгар. Поехал туда и 
выполнил  его поручение. Необходимо было встретиться с правителем 
[того края]. Правитель был русский и принадлежал к числу иноверцев. 

163  Ворота Каболакаш находились в восточной части Бухары.



104

Он на своем языке спросил: «Ты чей человек и откуда?». Знающие его 
язык и переводчики ответили, что он из Бухары и человек того почтен-
ного [Ходжа Ислама]. Услышав имя святейшества Ишана, оказал мне 
поклон и пригласил на почетное место. После завершения приёма велел 
принести несколько килограммов рыбы и отдельные торговые товары. 
Далее просил, чтобы мы каждый день посещали его. Я [почти] каждый 
день ходил к нему. Нам приносили баранину и еду из теста. Мясо, кото-
рое употребляли они, для нас было недозволенным (харам). Когда воз-
вращались, он передал подарки его святейшеству».

[…] Во время путешествия верхом, его святейшество оказался в 
местности Самончик. Тогда он говорил: «Если будет Божественная ми-
лость, то эти места превращу в плодородную почву и построю здесь куль-
товые сооружения, проведу оросительные каналы». Прошло несколько 
лет. Абдулла-хан взял Бухару и селение Самончик продал его святейше-
ству. Его святейшество тут же пригласил в город мирабов164, арбабов165 
и калонтаров166 и заявил им о том, что хочет провести канал в местности 
Самончик. Те искали старое головное русло оросительного канала, но не 
могли найти и об этом заявили его святейшеству. Тогда его святейшество 
сам пошел туда и нашел старое головное русло заброшенного канала. 
Назначил ответственного и поручил ему собрать людей и приступить к 
проведению канала.

Слухи [об инициативе] его святейшества [когда] дошли до благород-
ного сведения его высочества [Абдулла-хана], он сказал, что «Все это 
напрасно, вода туда не протечет». Абдулла-хан также пошел к истокам 
того заброшенного канала и посоветовал его святейшеству приостано-
вить работы. Его святейшество пригласил к себе одного из приближен-
ных Абдулла-хана и сказал ему следующее: «Наши предки, в какие бы 
земли втыкали свой посох, там образовались родники, оттуда на все сто-
роны текла вода, и люди пользовались ею». Эти слова донесли до высо-
чества [Абдулла] – хана. 

То что было не дозволено его святейшеством, его высочество [Аб-
дулла] – хан воздержался. Как-то провели канал, а через него текла 
вода. Вся территория той местности превратилась в засеянное поле и 
цветущие сады. 

164  Мираб – ответственный за распределение воды чиновник.
165  Арбаб – сборщик податей (О.Д. Чехович, Документы к истории аграрных отношений в Бухар-

ском ханстве XVII-XIX вв. Ташкент: Изд-во АН УЗ ССР, 1954. С. 239).
166  Калонтар – высокопоставленный чиновник, аксакал, староста (О.Д. Чехович, Документы к 

истории аграрных отношений в Бухарском ханстве… С. 239).



105

Ingeborg Baldauf (Berlin)

WOMEN’S ISSUES BEFORE SOVIET TIMES: 
TURKISH, TATAR AND TURKESTANI VOICES167

بو قصه دن حصه نيدر     شونی چنلاب آڴلاغز
بو بر چوپچار ايکان ديب         اوقوميچه قالماغز

What should we learn from this story? Get it right!
Don’t fail to read this, saying it’s just rubbish!

Indeed, the event which motivated an anonymous Tatar-language writ-
er to publish the poem collection Moŋlï xatïn Bibi ˁAisha168 (1908), from 
whose title page this epigraph is taken, was anything but trifles: In 1905, 
a Muslim woman in her early twenties, mother of several young children, 
drowned herself in the Qaban lake of Kazan out of grief. Her husband had 
taken a second wife … The incident hit two hot topics of 19th/early 20th cen-
tury Muslim social life in the Ottoman and Russian Empires at a time: po-
lygyny and suicide. 

In the Ottoman Empire the sensational suicide of 35-year-old poet 
Beşir Fuad in early 1877 had caused a downright vogue of self-killings which 
shook society so deeply that even ten years later sultan Abdülhamid hoped 
to stop it with a ban on reporting.169 However, that ban did not prevent trou-

167  This essay is for my dear esteemed colleague Dilorom Alimova, who was not only first in Uzbekistan 
to shift scholarly attention from “how the woman question was solved” to sincerely investigating how it was 
asked, debated and handled, but has also continuously promoted local female voices in historical scholarship.

168  Monglï xatïn Bibi ˁAisha (‘Bibi ˁAisha, a Heartbroken Wife’), Kazan (Kärimiyä) 1908, 18pp. – In-
formation about Bibi ˁAisha Äxmätjan qïzï Välitova has been retrieved from the “Introduction” to the volume, 
undersigned by “Y.M.”. In the poems, ‘Bibi ˁAisha’ speaks to her readers (pp. 4-6; 10-13; 18), her ruthless 
husband (6-10), her children (13-15) and her relatives (15-18). The poems (which lack any poetic refine-
ment) are surprisingly poor in emotional depth; ironically, the author seems less concerned with the underly-
ing tragedy of Bibi ˁAisha or the polygyny issue at large than with the promoting of modern-style education. 

169  M. Bardakçı: “İstanbul’da intihar salgını”, Hürriyet 8 Jan 1998, available at http://hurarsiv.hurriyet.
com.tr/goster/haber.aspx?id=-283148 (accessed 07.01.2024).



106

bled minds from continuing to set hope for consolation in premature death, 
as can be seen from Ziya Gökalp’s distich scribbled on a wall three days 
prior to his – failed – suicide attempt in 1894:

Life means to be in distress all the time | Death hints at absolute peace 
of my mind170

Russia’s Muslims were no less concerned with the suicide issue. Condi-
tions around the revolution of 1905, which were so stressful and exhaustive 
that they made young writer and politician Ġayaz Iskhaqiy fantasize about 
another French Revolution in Kazan171, caused suicide rates to rocket to 
8% of all 1906 deaths in the Kazan guberniya.172 Bibi ˁAisha’s above-men-
tioned act of desperation, however, was probably even more shocking than 
most other suicides, which were committed by young males173: She had ir-
reversibly opted out of the ideal world as designed by conservatives over the 
later 19th century, a world where a wife was to indulge in her husband’s every 
whim and a mother had to sacrifice herself for the happiness of her children. 

The rapidly evolving press of the Ottoman Empire after Tanzimat has 
been credited with opening up the sealed interior of the family home to the 
gaze of the public174 and as intellectual and politician Celal Nuri (İleri) put 
it, “Family issues are not openly debated. Divorces do not happen in court. 
Our quarrels unfold quietly. Hence it is only novels and stories – purposeful 
narrations – that can make us aware of this secret world, if only to some 
degree”.175 As for the Russian Muslim sphere of Crimea-Volga-Ural-Siberia 
from the 1880s on, it has even been said that modern literature first and fore-

170  Daima bir ıstırap altında kalmaktır hayat | Mevt eyler bir huzur-u mutlakı ima bana. Latinized 
text in Cavit Orhan Tütengil: “Ziya Gökalp Üzerine Notlar”, İş (Aylık Felsefe, Ahlak ve İçtimaiyat Mec-
muası), XX.10, (1 Ekim 1954), P. 9, quoted after Erdal Aydoğan: “Ziya Gökalp’ın ölümünün Türk kamuoyu 
ve basındaki yansımaları”, Current Perspectives in Social Sciences 10/2 (2007):177-190; at 181, fn. 16, 
available at https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/32059 (26.12.2023). (I apply to the forerun-
ners of modern Turkish and Uzbek their respective Latin-based orthographies of today; for (proto-)Tatar etc., 
I use a Latin-based transcription.)

171  From his enthusiastic letter of 9 October, 1905, to Fatïykh Kärimi: “(…) Now that Kazan and the 
university have been granted autonomy, almost every day 4-5,000 people assemble and hold meetings. The 
cauldron/Kazan is boiling, agitatedly. Life in Kazan is just beginning. The university is unmitigatedly France. 
(…)”, F. Kärimi. Fänni-biografik jïyïntïq. (Kazan, Rukhiyat 2000), p. 66.

172  L. Gabdrafikova: “Raznïe spletni pobuzhdayut zhiteley bol‘she sidet‘ po domam, togda kak prezhde 
zhilos‘ veslee…": Kazanskaya guberniya posle oktyabrya 1905 g.”, Ġasïrlar avazï – Ėkho vekov 3/4 
(2016): 62. 

173  E. Zhirnov, “«Predat‘ zemle s penebrezheniem, dostoynïm samoubiyts»“, Kommersant Vlast’ 
03.11.2009, https://www.kommersant.ru/doc/1277735 (02.01.2024), on an unproportional increase of su-
icides among cadets and young students as of 1905, and the ensuing psycho-social debates.

174  İ. Enginün, "Yeni Türk Edebiyatı Araştırmaları" (İstanbul Dergâh Yayınları, 1998), P. 270.
175  C. Nuri: ilel-I ahlâkıyemiz, (Istanbul Yeni Osmanlı Matbaası) 1332/1913-14, P. 29.



107

most emerged through the heated debates around women’s issues.176 These 
issues came into the focus of journalism and belles lettres, and in particular, 
of simple ethical writing catering to the perceived needs of a quickly rising 
readership. Turkestan was lagging behind for another quarter of a century.

According to conservative writers, who were no doubt echoing/shaping 
majority opinion, women were at the root of most social ills. Real women 
did not conform to the “loudly defin[ed] ideal woman”177 carved out by the 
fashionable ‘Great Women’ prosopographic genre, according to which they 
should be well-bred and enduring, devoted mothers of children (and the na-
tion), skilful housewives, and first of all, subservient to men “since the Cre-
ator deigned to create Man as Woman’s superior”178, as Ottoman tax officer 
Nazım in 1900 assured the readers of volume no. 1 of the Turkish popular 
book series Aile Kütüphanesi.179 Many others expressed similar opinions. 
From distant Orenburg, Rizaeddin Fäkhreddin – perhaps the most prolific 
pen in prosopography180 and in the other fashionable genre of the time, ‘The 
Ethics of a Father/Mother/Woman/Student…’181 – raised his irritatingly 
ambiguous, progressive-conservative voice to affirm patriarchal hierarchy, 
but in contrast to most of his fellow writers he affirmed that supreme power 

176  N.N.: “Pervaya zhenshchina-sud’ya v istorii Rossii: Ėmansipatsiya i islam”, 2018, available at 
http://anticapitalist.ru/2018/05/08/%D0%BF%D0%B5%D1%80%D0%B2%D0%B0%D1%8F-
% D 0 % B 6 % D 0 % B 5 % D 0 % B D % D 1 % 8 9 % D 0 % B 8 % D 0 % B D % D 0 % B 0 -
% D 1 % 8 1 % D 1 % 8 3 % D 0 % B 4 % D 1 % 8 C % D 1 % 8 F- % D 0 % B 2 - % D 0 % B 8 % D 1 % 8 1 % -
D1%82%D0%BE%D1%80%D0%B8%D0%B8-%D1%80%D0%BE%D1%81%D1%81%D0%B8/ 
(20.12.2023), par. “Kak tak vïshlo?”.

177  M. Booth: “Woman in Islam: Men and the ‘Women’s Press’ in Turn-of-the-20th-Century Egypt”, 
International Journal of Middle East Studies , 33/2 (2001): 172. What Booth observes about Egypt nicely 
characterizes the Turkish-Ottoman and Russian Muslim situation as well: at this early stage it is more often 
than not dedicated males who voice ‘women issues’, thus shaping narratives and dominating the discourse.

178  “...çünkü Halık-i kevn-ü mekân hazretleri erkekleri kadınların fevkında olarak halk buyurmuş-
tur“ (Nazım: İslam hanımları ve alem-i islamiyette hayat-ı aile, 1318/1900 (Istanbul, Asaduryan) , p. 
35). The booklet conveys the discourse of “women in Islam enjoy a much better position than in Europe”; it 
also includes some poetry by a dozen ladies (187ff.), which, however, belies the otherwise thoroughly opti-
mistic overtones of the pamphlet. 

179  A century later, Turkish neo-conservatives are once more sparking interest in this text through a Lati-
nized re-edition: Nâzım. İslâm Hanımları. Âlem-i İslâmiyet’te Hayât-ı Âile (sic). Sadeleştiren Elif Kübra 
Aslandoğdu, Kahramanmaraş (SAMER) 2021.

180  His major contribution to the ‘Great Women’ genre is Mäshkhur khatïnlar, Orenburg (Mukhammäd 
Fatïykh bine Ġïlman Kärimof Matbaġasï) 1904, which contains biographies of more than 550 women – from 
scholars to would-be prophetesses, mouth-and-foot-painting artists – from pre-Islamic times down to the 
20th century. See also M. Eshmuxamedova: “Mashhur ayollar tarixi o‘rin olgan «Mashhur xotunlar» tazki-
rasi haqida”, (Meros 1.2019):159-168.

181  Cf. I. Masumi: “«’Il’m-i Akhlak» Rizaėddina b. Fakhreddina (1858-1936) i istoriya ponyatiy «akhlak» 
i «adab»”, Vol’go-Ural’skiy region v imperskom prostranstve XVIII-XX vv., ed. Naganava Norikhiro et al., 
(Moscow, Vostochnaya literatura) 2011, Pp. 93-120, for the background of the genre.



108

should come with supreme responsibility: “It is for yourselves to be right-
eous in the first place, and then go and cultivate your women!” Men should 
not mistake their wives for slaves or for beings that had only been created to 
please them, no matter how good or bad they were.182 

In all this hubbub there are not too many female voices. In Istanbul, one 
of them was Princess Kadriye Hüseyin who hailed from the Egyptian Khedive 
family and as an active writer lived an upper-class life between Cairo, Istan-
bul, Rome and Paris but also supported charities like the Red Crescent, advo-
cated women’s rights183 and categorically opposed “poetry without patriotic or 
social relevance”.184 She attuned to the discourse of ‘woman makes or breaks 
the family and hence, society’, but she amalgamated it with idealizations and 
mystifications inspired by European romanticism and out of this amalgama-
tion emerged a vision of woman as invested with limitless power. 

One of her ponderings on the ambivalent and enigmatic nature of wom-
an, a short essay by the title of “Kadın nedir?“ 185 (‘What is a woman?’), even 
made it onto the pages of the Samarkandi Jadid press: Mahmudxo‘ja Beh-
budiy’s preference for reasoning in Turki prose in his journal Oyina when 
he was opening a debate (rather than versifying in Persian, like others did) 
evidently resonated with Kadriye Hüseyin’s essayistic style. Thus Behbudiy 
included “Kadın (xotin) nedir?” in issue no. 3 of Oyina in late November, 
1913.186 

What is a woman?
|1| A woman is a gracious being that has come to the world in order to 

sacrifice herself. Her tenderness is able to create strongest and toughest 
bonds of love. |2| She is the emblem of ease and happiness since she owns 
an inexhaustible source of goodness and an exhaustless mine of patience. 
|3| She is the one who explicates human thinking and elusive ideas; hence, 
the rise of the nations comes upon her command. |4| Her air is unlike her 
nature, her words don’t match her deeds, she keeps changing her look; she 
is an eternal mystery, inexplicable and unpredictable. |5| She is the bond of 

182  Rizaeddin bine Fäkhreddin, "Oluġlar öchen nasïykhat", (Orenburg Vaqït) 5th ed. P.1912, 5f.
183  B. Coşkun: “Mısır Prensesi, Osmanlı Edîbesi Kadriye Hüseyin Hanım”, Erdem 63.(2012): 72.
184  ‘N. Mazlum’: “Rücu ve Tasdik”, Kadınlar Dünyası, 122/14 Kânun-ı evvel 1329 [= 13 December 

1913]; cited after Coşkun (2012), p. 69.
185  Published first in the magazine Kadın in 1911 and then in a series of essays, together with a few po-

ems, in the booklet Nelerim, Cairo (Osmanlı Matbaası) 1329. Many scholars convert 1329 as 1913 (=1329 
RUMI); however, 1329 H.SH. equals 1911/1912, which is relevant here (see also D. Öztürk: “’Remembering‘ 
Egypt’s Ottoman Past: Ottoman Consciousness in Egypt, 1841-1914”, PhD dissertation (Ohio State Uni-
versity), 2020, P. 253).

186 Oyina 3.(1913): 66; aside from its headline, the actual text of the piece is rendered in Ottoman Turkish 
without any changes or additions.



109

love of the family and the source of comfort in the home. Love and comfort 
within the family come with her personality. Without her there would be no 
family. |6| She can make happy hearts collapse at one stroke just as she can 
mend broken hearts in one moment. |7| She captures her onlookers with her 
radiant glance and she bewitches her disputers with a tongue of charm and 
eloquence; she is a fairy whose smiles show traces of a promise and whose 
promises show signs of truthfulness.

Figure 1: “Kadın (Xotin) Nedir?”, Oyina no. 3, 1913, p. 66.



110

Behbudiy obviously deemed the subject touchy; nowhere else in his 
journal did he ever emphasize the authoritativeness of a borrowed text as 
insistently as he does here: These words, he reassures his audience and pos-
sible adversaries, were “penned by a Muslim woman, the highborn daugh-
ter of His Majesty Prince Hüseyin Kamil Pasha of Egypt, the honorable 
lady Princess Kadriye Hüseyin”.187 And still he omitted a few stanzas from 
the original text – most conspicuously, a reverse image following stanza 3, 
which would have been a sentence that highlights the dark side of woman’s 
omnipotence: “She has the power to confuse the plans set up by humans; 
hence, the downfall of peoples will come if she wills".188 Behbudiy obviously 
didn’t want to sound like redirecting the ‘decay and extinction of the Muslim 
nation’ discourse (which was by many modernist thinkers of the Russian 
Empire targeted at the ˁulamā’189) onto women as the alleged reason for all 
evils, since such misogynic writing prevailed in conventional literary pro-
duction from Samarkand in his day anyway.190

While Kadriye Hüseyin – with all due acuteness of diagnosis displayed 
in her essayistic vignettes – was essentially optimistic about woman’s 
agency, other female (and male) voices highlighted the utter frustration 
in women’s lives that would lead not to activism but to autoaggression, 
eventually culminating in suicide. Behbudiy lent his ear to these voices, 
too. Only a month after Kadriye Hüseyin’s essay he published the poem 

187  It would be interesting to know if Behbudiy was fully aware of the controversies around Hüseyin Kamil 
Pasha’s personality and political standing.

188  Kadın, tasvirat-ı benî ademi teşvişe muktedir bulunduğu için inhitat-ı akvam iradesiyle vücud 
bulur. The text from no. 10 (1911) of the magazine Kadın is here quoted after N. Aydoğdu: “Kadın (İstanbul) 
gazetesi‘nin inceleme, tasnif ve değerlendirilmesi (1911/1912)“, Yüksek Lisans Tezi (Kütahya Dumlupı-
nar Üniversitesi) 2019, p. 41. Since I had no access to the original of the issue (nos. 9 and 10 are missing 
in Milli Kütüphane https://dijital-kutuphane.mkutup.gov.tr/tr/periodicals/catalog/issue/14021, last seen 
07.01.2024), I cannot decide whether Kadriye Hüseyin really used a pen-name there (Aydoğdu reads “Kadri-
ye Hasan”); the edition includes a few misreadings in other stanzas. – More surprisingly than the omission 
of this stanza, compared with Aydoğdu’s edition another stanza on “woman as the first teacher” and yet 
another two on “woman as an ingenious architect” and “the fiercest fighter on the battlefield of life” are also 
missing in Oyina. A selective re-edition of “Kadın nedir” referencing the text from Nelerim (Abuzer Kalyon 
& Zeynep Gözde Kozlu (“Prenses Kadriye Hüseyin ve Eserleri”, Külliyat. Osmanlı Araştırmaları Dergisi 
3.(2017): 57) concurs with neither Aydoğdu 2019 nor Oyina’s borrowing, which adds to the confusion.

189  For an overview, cf. D. Ross, "Tatar Empire. Kazan’s Muslims and the Making of Imperial Russia", 
chapters 6 and 7, in particular 176ff.; other reformers, among them quite a few Tatar writers and to a certain 
degree Behbudiy himself as well, held “the ignorant wealthy”, that is, the nouveau riche merchant class, 
responsible while apologizing the religious establishment.

190  Poems in the collection of Hojji Sobir from Samarkand, published in Bayozi Hojji Sobiriy maˁa 
Risolat al-Hijob al-Vojib min Mullo Sayyid Ahmad al-Mudarris al-Vasliy, Tashkent [1911], for example, 
suggest that many social ills were caused by women and the disastrous earthquake of Andijon (Dec 16, 1902) 
had been God’s punishment for female immodesty.



111

“Kelâl” (‘Fatigue’)191 by poetess Nigâr Hanım192, whose Aks-i Sadâ 
(1899) may have been among the “various print media and new books” 
Behbudiy brought along from his 1899 hajj journey according to his biog-
rapher Hojji Muin.193

Financially independent and luckily divorced on the second attempt, 
Nigâr Hanım lived a life unimaginable for women in Samarkand at that time, 
hosting a circle of select male and female poets, artists and scholars194 and 
cultivating an explicitly ‘female and feminine’ poetical voice.195 Behbudiy 
appreciated Nigâr Hanım’s work196 and he evidently wanted to introduce to 
his readership the poem “Kelâl”, which reflects Nigâr’s own unhappy mar-
ital life and her desire to break free, and displays the overtones of “lament 
and death wish” so typical of her poetry.197

A deprived existence is passing in useless toil, surfeited, on edge.
My heart is always complaining about life as if about death. 
Weeping and restless, as if in bitter need of help, it is there on the look-

out.
Every shudder that rives my chest with a heavy blow, ruthless and hurt-

ful, now lords over me. 
And on top of my heart any time, my cogitation makes me weak with 

desire, ruined by passion, abandoned to mourning and grief. 
What is this useless life good for, in throes of passion? Dolefully, blue…
My days passing by, just one more anguish, a surplus of pain.
I don’t want this love or this world, or myself. – Cut those shackles of 

mine…

191  Oyina 5.(1913), p. 112.
192  The poem had first been published in the ‘feminist’ paper Hanımlara Mahsus Gazete shortly before 

(184.1898, p. 2, cf. Ayşe Zeren Enis: “Everyday Lives of Ottoman Muslim Women: Hanımlara Mahsûs 
Gazete (Newspaper for Ladies) (1895-1908), MA dissertation Istanbul (Boğaziçi University) 2012, Pp. 
149 and 546), but Oyina references the book publication. – Latinized by Selim Sürücü in 2020, the full text 
is available at https://www.academia.edu/41816991/Aks_i_Sad%C3%A2 (10.12.2022).

193  “Hajj safari va fikrining ochilishi”, originally published in no. 1 (1923) of the journal Uchqun; included 
in Hoji Muin. Tanlangan asarlar. Tashkent (Ma’naviyat) 2005, pp. 11-12, at 11. 

194  Cf. “N. Hanım”, Yeni Türk İslam Ansiklopedisi. Örnek Fasikül, Istanbul 1995, 125f.
195  M. Kurtuluş: “Osmanlı Şiirinin Modernleşme Sürecinde ‘Kadın’ın Doğuşu: Nigâr Hanım’ın Şiirlerin-

de Dişil Söylem Üretimi”, Yüksek Lisans (Bilkent Üniversitesi), Ankara 2011.
196  In Oyina 9.(1913), p. 211, he included yet another poem by “Bint-i Osman Pasha janoblari”, namely 

“İki namzed arasında”.
197  Kurtuluş (2011), p. 115.



112

Figure 2: “Kelâl”, Oyina 5.1913, p. 112.

Showcasing Nigâr Hanım who was exhibiting her innermost self with 
this poem was a daring act while the debate about unveiling even women’s 
faces, which rose high in Ottoman and Tatar society, had not even as much 
as begun in Turkestan.198 However, the publication of “Kelâl” did not yield 
any noticeable echo. Was this poetics of realist female passion simply too al-
ien, perhaps plainly obscene, in the eyes and ears of audiences accustomed 
to the language of symbolic love? 

198  Saydahmad Vasliy, Behbudiy’s Samarkandi fellow countryman with whom Oyina broke off after an 
insulting letter to the editor and a furious and no less insulting reply (in Oyina 7.1915), was among the first 
Turkestanis to launch a contribution to the debate in the local press in defense of the conventional veil (Mu-
darris Sayyid Ahmad Vasliy Samarqandiy: “Satri nisvon haqqinda”, Al-Isloh 18.1915). The woman question 
was not part of the Vasliy-Behbudiy controversy though. (Vasliy’s 1911 risāla included in Bayozi Hojji So-
biriy – see above – regardless of its title did not contain a word on the veiling issue.)



113

Even those writers who around this time became estranged by conven-
tional poetry’s ways to treat ‘love’ and ‘passion’ – and those were quite a 
few, among them men from the Samarkandi literary milieu like Siddiqiy and 
Hojji Muin – would take another decade to find a poetic voice to express 
romantic and tragic feelings in any depth. Female voices remained banned 
from those areas. Most Jadid-minded authors by the early 1910s changed 
the objects of their veneration altogether, replacing beloved boys and girls 
(or God, for that matter) with schools, telephones and the nation199 rather 
than indulging in individual psychology and its effects on social life. 

According to Dilorom Alimova and Dilbar Rashidova’s essay on 
Mahmudxo‘ja Behbudiy’s historical thought, after Behbudiy’s death some 
witnesses confirmed that he left behind several unpublished works, and 
among these, some “articles on the women’s issue”.200 Indeed, in Oyina he 
did not publish any editorials, articles or even (made-up or authentic) letters 
to the editor that openly adressed the woman question. He chose to get his 
own point across in more oblique formats – hiding behind Kadriye Hüseyin 
or Nigâr Hanım, or also by introducing the unthinkable in plain news speak, 
by publishing short notes about women who had not made it into the ‘Great 
Women’ volumes of his day although their condition and doings were no 
doubt remarkable.

Oyina no. 52 of 25 October, 1914 is particularly rich in reports on ex-
emplary ladies and their exceptional activities. In that same year when Sid-
qiy Xondayliqiy, a more moderate Tukestani reformer, in his “Explications 
on men and women” stated that “sitting at home is best for women” and 
admonished wives not to “give their husband’s wealth away to strangers”,201 
Behbudiy proudly featured the foundation by a respectable Muslim gentle-
man in Kazan of a “daytime kindergarten so that fathers and mothers can 
go after their businesses”; the order issued by the Shaykhulislam of Istanbul 
upon all preachers to admonish women to go and attend school202; the rush 
by “99 women on the Islamic Reading Room in Kazan”203; and a lady from 
Astrakhan’s generous endowment that benefitted a girl’s school in a nearby 
village. Behbudiy countered all this with one single word: “Ibrat!”204

199  For an insightful study of this process see Nodira Afoqova: Jadid g‘azaliyoti, (Tashkent, Fan), 2005.
200  D.A. Alimova and D.A. Rashidova,  "Mahmudxo‘ja Behbudiy va uning tarixiy tafakkuri," (Tash-

kent, Akademiya) 1999, P. 38.
201  “Er birla xotunlar bayonida”, from his treatise “Tazkira-i Imom-i aˁzam”, edited in Sidqiy Xonday-

liqiy. Tanlangan asarlar, ed. with intr. and comm. by Begali Qosimov and Ramida Javharova,(Tashkent, 
Ma’naviyat), 1998, P. 249ff., at Pp. 283 and 281; for a note on the dating (1914), see fn. 81 P. 293.

202  Short note without headline (my emphasis), Oyina 52.(1914):1250.
203  Oyina 14.(1914): 238.
204  Oyina 52.(1914): 1251.



114

In yet another short article in the 25 October issue, titled “Female 
soldiers”, Oyina informed its readers that in England, the “famous suffra-
gette Haverfield” had organized a female volunteer corps whose members 
would after a three-months training in gunfight and military strategy join 
the government forces in defense of the island’s coastline.205 Published only 
a few days before the Ottoman Empire first attacked Russia on the Black 
Sea coast and Russia opened the Caucasus campaign (2 November, 1914), 
such news was likely to recall to the readers’ minds four Russian Muslim 
female students – among them Maryam Yaqubova from Tashkent – who in 
January/February 1913 had participated in Women’s Conferences in Istan-
bul and advocated the launch of ladies medical corps in support of the Otto-
man fighters in the Balkan War.206 Russian as well as local Muslim women’s 
contributions to the Ottoman war effort on the Balkans had repeatedly been 
mentioned in Oyina’s “news from the world” columns.207 

Behbudiy did not confine himself to presenting women as valiant de-
fenders of their nation in war contexts, but pointed out that they were ca-
pable of running a state from top to toe. The long column in issue no. 52 of 
1914 actually starts with a report on “The dominion of the ladies”: On an 
island of the Sumatran archipelago all important affairs lay in the hands of 
women. It was women who occupied all government positions and ran all 
businesses; they ruled the family, and children would be affiliated to their 
mothers. On top of that, “…females who want a man will purchase one just 
as they would buy sheep and cattle. The most highly appreciated young men 
go for about one hundred so‘m on the local market.”208 Readers of Terjiman 
might have remembered Gasprinskiy’s dystopical fiction “Qadïnlar ülkesi” 
serialized in the 1890s. Showcasing the same reverse habits as prevailing in 

205  “Xotin askarlar”, 52.(1914):1251. Oyina’s source appears to have been a Russian one, since En-
gland is named Angliya here. The news was absolutely up to date, as Evelina Haverfield had founded the 
Women’s Volunteer Reserve only in late 1914 (cf. Krisztina Robert: “Constructions of ‘home,’ ‘front,’ and 
women’s military employment in First-World-War Britain: A spatial interpretation”, History and Theory, 
52/3 (2013): 334.

206  On these Conferences, which facilitated the process of including women into Ottoman/Turkish social 
and political life, see Şefika Kurnaz: “Balkan Harbinde Kadınlarımızın Konferansları“, Aile ve Toplum 1/1 
1991, available at https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/198067 (21.12.2023). It was Gulsum 
Kamalova from Petersburg University who advocated the immediate dispatching of women corps to the front. 
Poetess Nigâr Hanım, who had praised women as the “most valiant soldiers” in one of the stanzas which 
Behbudiy did not include in the poem cited above, was also among the main speakers of the Conferences.

207  Oyina repeatedly reported on women’s charities for the benefit of soldiers and the Ottoman army, 
for example, on one “Saida Xonim from Russia” who made a generous donation to the Ottoman Red 
Crescent: 6. (1913): 151; on Ottoman women donating their jewelry for the purchase of a dreadnought, 
see 15.(1914): 267.

208  “Xotinlarning xo‘jaligi”, 52.(1914): 1247.



115

a distant but factual land, Behbudiy put his finger on the social and political 
deprivation of women at home and in particular, on bride sale and forced 
marriage. Innumerable Ottoman and Tatar authors had since the 1870s 
been elaborating these topics in poetry, novel and essay, and on stage. Only 
a few months later, in 1915, Samarkandi teacher and playwright Abdulla 
Badriy published the tragedy Juvonmarg,209 whose protagonist Tuti-Oy 
commits suicide for fear of being sold off by her father to his booze buddy.210 

Abdulla Badriy’s stageplays were all inspired by real life events; suicide 
indeed seems to have been considered the only way out of many an unhappy 
marriage arrangement in Turkestan at the time.211 Hojji Muin, Behbudiy’s 
closest associate in the editing of Oyina, in 1915/16 wrote a tragedy with a 
slightly different plot: In Mazluma xotin (‘The oppressed wife’) an immac-
ulate housewife and mother suffers an untimely death out of grief over her 
husband’s second marriage to a young girl, though she does not die at her 
own hands like Bibi ˁAisha did back in 1905. 

Hojji Muin seems to have drawn inspiration for Mazluma Xotin from 
Tatar Sadri Maqsudi’s famous novel Mäġiyshät (1900, 2nd edition 1914): 
the drama reads like a transposition of Mäġiyshät onto the stage, however 
with significant refinement in characterization and style. In both pieces an 
elderly husband lusts for new erotic experiences with a young girl, break-
ing the heart of his truthful wife and destroying their family. However, while 
Sadri Maqsudi in a fairytale-like twist of the plot has a Khäzrät avert the 
second marriage in the nick of time, Hojji Muin’s Eshon Bobo sides with 
the voluptuous husband while the ‘Jadid’ Muallim’s arguments, although 
drawn from the Qur’an, go unheeded so that the tragedy fully unfolds. 

Interestingly, Behbudiy remained silent about polygyny, although hail-
ing from a family whose patriarch had five wives – Behbudiy’s mother being 
the second one212 – he may have known the issue very well. Hojji Muin’s 
tragedy was at its time not well received by the local Jadids (and it is safe to 

209  Abdulla Badriy worked as a typesetter in Behbudiy’s orbit. He continued to perform with theater 
troups and write stageplays in the early Soviet period. When in 1936 he anticipated political persecution, he 
resorted to self-immolation (cf. N.  Karimov,  "Jadid teatri,"  (Tashkent, Toshkent Islom Universiteti , 2016), 
p. 16).

210  Turkistonlilar maishatidan olinib yozilgan «Juvonmarg» ismli do‘rt pardalik fojia, Samarqand 
(Gazarov) 1915. Alcohol abuse was a recurring theme in Oyina; editorial texts repeatedly took a stance 
against beer houses in Turkestan e.g. 13. (1914): 209-10 and the indulgence of the government. In no. 8 
(1913):194 Oyina praised “320,000 women (in Berlin for) having signed a petition against taverns”.

211  Cf. X. Tillaxodjayeva: “Turkistonda oila va nikoh masalalari haqida ijtimoiy qarashlar”, Anvori Ilm 
(Panjakent) 3.(2022):126-129, with reference to Turkiston Viloyatining Gazeti of 7 July, 1913.

212  From Hojji Muin’s biography of Behbudiy (pt. 1 published in Uchqun no. 1, 1913), quoted after Hoji 
Muin. Tanlangan asarlar, ed. Nilufar Namozova and Boybo‘ta Do‘stqorayev, Tashkent (Ma’naviyat) 2005, 
p. 10.



116

say, by non-Jadids either): “In 1914-15, two scripts in defense of our op-
pressed women were published in our own language. They were appreciated 
by Tatar reformers and have repeatedly been staged in Samarkand, but they 
were not as much as graced with the kind attention of our Turkestani Jadids 
(turkistoniy yoshlar)”.213

While this may have been true, Dilorom Alimova has suggested that 
within and beyond Turkestan, Abdurrauf Fitrat’s treatise Oila yo xud vazoifi 
xonadorī, published after his return from Istanbul in mid-1914214, attract-
ed wide interest in Turkestan and beyond215 – and the first chapter of that 
work discusses exactly the same Sharia-related and social issues around 
poygyny that were raised by Hojji Muin following the broad debate in Tatar 
and Ottoman circles. Fitrat was one of Behbudiy’s and Hojji Muin’s closest 
associates and spent some time in Samarkand in late 1914216; ‘women’s’ 
and other social issues may well have been a topic of the three gentlemen’s 
conversations. 

A year after Behbudiy had fallen victim to political murder, Hojji Muin 
remembered his master’s opinion on taˁaddud az-zavjāt as follows: “While 
in 1916 I was writing my Mazluma xotin, (…) I visited Behbudiy Afandi to 
ask his view on the matter and this is what he said: «(…) Indeed, nobody can 
fulfill the conditions required for taking a second wife. Therefore, if I were a 
mujtahid, I would issue a fatwa that it is not right (nodurust) to take more 
than one wife».217

 

213  Hoji Muin (2005) p. 53.
214  Fitrat stayed in Istanbul from 1911 to May 1914 or slightly longer (Zaynabidin Abdirashidov: ˁAbdur-

ra’uf Fitrat in Istanbul. Quest for Freedom,  de Gruyter.  (Berlin/Boston, 2023) Pp. 32-35). According to 
most studies, his booklet on the ethics of family life was published in 1916.

215  “Oila poydevori haqida risola”, preface to Abdurauf Fitrat. Oila yoki oila boshqarish tartiblari, 2nd 
ed. Tashkent (Ma’naviyat) 2000 (translated from Oila yo xud vazoifi xonadorī by Shodmon Vohidov).

216  Abdirashidov, (2023), p. 35.
217  Published on 8 April, 1920, in the newspaper Mehnatkashlar tovushi; here quoted after Hoji Muin 

(2005), p. 18.



II

DYNAMICS OF CHANGE: POLITICAL AND 
INTELLECTUAL MOVEMENTS IN CENTRAL 

ASIA, 19th-20th CENTURY 



118

 Alexander Morrison (Oxford)

THE JADIDOLOGY WARS

A Plea for Peace from a Neutral Bystander

In the course of Dilorom Agzamovna’s long and distinguished aca-
demic career, she has explored what in Soviet times was euphemistically 
known as the ‘woman question’ in the Uzbek SSR218, the history of Kh-
warazm219, the historiography of Uzbek statehood and many other top-
ics.220 She is however pre-eminently identified with the study of the Jadids 
– the Muslim reformers of the late 19th and early 20th century – the sub-
ject of important monographs published in Russian in 2000 and in Uzbek 
in 2022, as well as a host of scholarly articles.221 This is a field of study 
which has also burgeoned in western scholarship since the 1990s, and 
was the starting-point for much of the valuable work in the cultural and 
religious history of Central Asia undertaken since then. It is also – in my 
view regrettably – the site of what is perhaps the first significant, bad-tem-
pered academic dispute in the Anglophone portion of our small field. While 
not as bitter as the controversies that have arisen in related fields such as 
South Asian or Ottoman Studies (where ‘Selimgate’ continues to polar-
ise scholars)222, I nevertheless consider that it is generating more heat 
than light, distracting attention from more important issues and prevent-

218  Д.А. Алимова, Решение женского вопроса в Узбекистане (1917–1941 гг.). Ташкент: Фан, 
1987; Она же, Женский вопрос в Средней Азии: история изучения и современные проблемы. 
Ташкент: Фан, 1991.

219  Д. Алимова & Э. Ртвеладзе (ред), Хорезм в истории государственности Узбекистана. Таш-
кент: Ўзбекистон файласуфлари миллий жамияти, 2013.

220  Д.А. Алимова, История как история, история как наука. Ташкент: 2008 – 2018. 3 Vol.
221  Д.А. Алимова, Джадидизм в Средней Азии: пути обновления, реформы, борьба за неза-

висимость. Ташкент: Узбекистан, 2000; Она же, Жадидчилик феномени. Ташкент: “Akademnashr”, 
2022. A recent interview on the topic can be found at https://www.caa-network.org/archives/23754/
dzhadidy-intervyu-s-dilorom-alimovoj

222  See: C. Fleischer, C. Kafadar and S. Subrahmanyam, How to Write Fake Global History’ Cromohs, 
in  Cyber Review of Modern Historiography 10/09/2020 (https://oajournals.fupress.net/index.php/cro-
mohs/debate); A brief summary can be found in Helen Pfeifer (ed.), Global Morality Play. London Review 
of Books.  43/13. 01/07/2021.



119

ing what would otherwise be fruitful collaboration and dialogue. From a 
neutral (and, it must be said, non-expert) perspective, the issues which 
separate the two sides are really not that fundamental. I am referring to the 
ongoing exchange of brickbats between Devin DeWeese and Paolo Sartori 
on the one hand, and Adeeb Khalid on the other, with walk-on parts for Jeff 
Eden, Allen Frank, Eren Tasar, Edward Lazzerini and others. I have found 
these hostilities particularly painful because I yield to nobody in my admi-
ration for the scholarship of both parties – DeWeese works in a very differ-
ent field from me, but his classic review article on ‘Islam and the Legacy 
of Sovietology’ and above all his extraordinary Islamization and Native 
Religion in the Golden Horde have been staples of my teaching for over 
twenty years, whether in Oxford, Liverpool or Kazakhstan.223 My reviews 
of Sartori and Khalid’s work are I think sufficient testimony of my esteem 
for them both, and I have a particular fondness for Khalid’s The Politics 
of Muslim Cultural Reform, which was the first serious work on Central 
Asian History in English that I ever read as a doctoral student.224

While, as we shall see, the dispute has become much more bitter lately, 
the essence of it can be seen in this extract from a long review by DeWeese 
of Khalid’s second book, Islam After Communism:

‘The notion that the Islam ‘received’ by the Soviets in Central Asia was 
the Islam of the jadidis, nicely modernized and ready for the twentieth cen-
tury, is utter nonsense. The traditions and customary practices dominant 
in Central Asia had been in the making for a millennium or more, and can 
hardly be blamed on (or credited to) the Soviet era; most of them certainly 
preceded the development of ‘national culture,’ and in any case, if we would 
step away from the elites and their modern venues of expression, we would 
see that such traditions were understood by most Central Asians simply as 
part of the Muslim way of life (if not of the objectified ‘Islam’ of the mod-
ernists). Khalid elsewhere laments that the Soviets undid the splitting of 
‘Islam’ from ‘custom’ that was achieved by the jadidis (p. 82); but of course 
they achieved no such thing, in terms of the lives of Central Asian Muslims, 

223  D. DeWeese, Islamization and Native Religion in the Golden Horde. Baba Tükles and Conversion 
to Islam in Historical and Epic Tradition. (University Park, PA: Pennsylvania State University Press, 1994); 
Also his, "Islam and the Legacy of Sovietology: A Review Essay of Yaacov Ro‘i’s Islam in the Soviet Union" 
Journal of Islamic Studies. 13/3 (2002): 298-330.

224  A. Morrison, "Review of Making Uzbekistan. Nation, Empire, and Revolution in the Early 
USSR by Adeeb Khalid" Journal of Islamic Studies. 28 / 3 (2017): 411-417; Also his, Review of Vi-
sions of Justice. Sharīʿa and Cultural Change in Russian Central Asia’ Journal of Islamic Studies. 3/2 
(2019):265-269; Also his, ‘The Archives Talk’ – Paolo Sartori’s contribution to the history of Central 
Asia’ Ab Imperio. 3. 2018: 416 – 426.



120

but only advocated it, to little practical effect except in the outlook of some 
of the elites.225

As this also suggests, while I have called these the ‘Jadidology’ wars, 
there are two related elements to the dispute – one of which is the na-
ture, role and importance of those Central Asian Muslim reformers who 
were known (often by their opponents) as Jadids, while the other is the 
form which Central Asian Islamic religious belief and practice took in the 
Soviet period. I believe the second of these splits is also not as fundamental 
as its protagonists would claim. It should be possible to believe both that 
the Soviet campaign against Islam in the 1920s and 30s inflicted enormous 
damage on the madrasa-educated ulama and the historic infrastructure of 
mosques and shrines which had underpinned Central Asian Islam for hun-
dreds of years, and that Islamic belief and practice were profound and re-
silient enough to overcome this in the post-war period.226 Khalid may have 
exaggerated the degree to which Islamic identity became purely cultural or 
national in the Soviet period, while DeWeese and Sartori may exaggerate 
the degree of continuity with pre-Soviet times, but there is surely a middle 
ground between these two extremes. James Pickett has recently suggested 
just such a compromise, noting that the Soviet class of officially-recognised 
‘ulama, and still more dissident or underground Islamic scholars, had a very 
different intellectual formation and cultural background from their pre-revo-
lutionary forebears, the destruction of whose world gave greater prominence 
to other forms of Islamic practice – shrine worship and oral traditions – of-
ten led by those without a formal education, many of them women.227 How-
ever, given Dilorom Agzamovna’s own expertise I will focus mainly on the 
first of these splits – ‘Jadidology’ – for the rest of this paper.

In 2008 when his review of Khalid appeared, DeWeese tempered his 
critique with significant praise of Khalid’s work, but since then a tone of 
much greater rancour – not to say contempt – has appeared in both his 
writing and Khalid’s. In his 2015 Making Uzbekistan Khalid produced a 
robust response to DeWeese, writing that ‘Muslim intellectuals have been 
in bad odour with Western scholars of the Russian Empire and the USSR’ 
and that ‘I do not claim that the modernists I study were the embodiment 
or the sole voice of their society’, while asserting that the criticisms made 

225  D. DeWeese, ‘Review of Islam After Communism. Religion and Politics in Central Asia by Adeeb 
Khalid’ Journal of Islamic Studies. 19/1 (2008):133–141.

226  S. Keller, To Moscow, not Mecca. The Soviet Campaign against Islam in Central Asia, 1917-1941. 
(Westport, Conn: Praeger), 2001.

227  J. Pickett, Polymaths of Islam. Power and Networks of Knowledge in Central Asia. (Ithaca, NY: Cor-
nell University Press), 2020. Рp. 248-256.



121

by DeWeese and Sartori are prompted by a sense that colonized intellec-
tuals and the sources they produce are somehow ‘inauthentic.’228 When I 
first read this, I thought there was an element of the straw man to Khalid’s 
argument – firstly because scholarly interest in modernist Muslim intel-
lectuals was clearly still robust (James Meyer’s Turks Across Empires and 
Mustafa Tuna’s Imperial Russa’s Muslims had only just appeared when he 
wrote)229, while a fairer reading of DeWeese and Sartori’s critique concerns 
not ‘authenticity’ (a term neither ever uses), but the representativeness of 
the Jadids in social and intellectual terms, and the tunnel vision which can 
result from focusing on print media and ‘progress’. Khalid refers here to a 
2010 article by Sartori – introducing a special issue of Die Welt des Islams 
to which Khalid himself contributed – as a ‘manifesto-like’ rejection of the 
significance of the Jadids, but I simply cannot see this – indeed when he 
reaches his peroration on this topic Sartori’s reference is to one of Khalid’s 
own articles230:

‘It is therefore extremely difficult to arrive at an exact assessment of the 
Jadids’ position in the Muslim reformist constellation of the Russian Em-
pire and the early Soviet Union. True, the Jadids wanted more engineers 
and fewer mullas, but they did not envisage an entirely secular Muslim 
society, i.e. Muslims living without referring to Islamic law. In fact, in the 
Jadid political plan for an autonomous Turkestan within the Russian Em-
pire, shari’a was to be at the core of Muslims’ nomosphere.’231 

This is a moderate and reasonable critique, asking for a greater contex-
tualisation of the Jadids within the wider currents of reform that existed in 
Muslim society. However the gloves really came off with a special issue of 
the Journal of the Economic and Social History of the Orient (which Sar-
tori edits) in 2016, whose leading article amounted to a declaration of war 
by DeWeese.232 In it he laid out, point by point, a deliberately exaggerated 
caricature of ‘Jadidocentric’ scholarship, which began in familiar terms:

228  A. Khalid, Making Uzbekistan. Nation, Empire, and Revolution in the Early USSR. (Ithaca, NY: 
Cornell University Press), 2015. Рp. 12.

229  J. H. Meyer, Turks Across Empires: Marketing Muslim Identity in the Russian-Ottoman Border-
lands, 1856-1914. (Oxford: Oxford University Press), 2014; Mustafa Tuna, Imperial Russia’s Muslims Is-
lam, Empire and European Modernity, 1788–1914. (Cambridge: Cambridge University Press), 2015.

230  A. Khalid, ‘Culture and Power in Colonial Turkestan. Cahiers d’Asie Centrale. 17-18 (2010): 413-447.
231  P. Sartori, ‘Towards a History of the Muslims' Soviet Union: A View from Central Asia’ . Die Welt des 

Islams. 50 (2010): 328.
232  D. DeWeese, ‘It was a Dark and Stagnant Night (’til the Jadids Brought the Light): Clichés, Biases, 

and False Dichotomies in the Intellectual History of Central Asia’ . Journal of the Economic and Social His-
tory of the Orient. 59 (2016): 37–92.



122

• ‘Central Asia, or the Muslims of the Russian empire, lay in un-
differentiated and age-old backwardness and darkness, marked by 
illiteracy, education by rote, excessive religiosity (to the point of 
fanaticism, except among the nomads, where religiously-induced 
ignorance prevailed, despite their essential religious indifference), 
hostility toward technology in general and toward technological in-
novation, political repression, and a general lack of that key com-
modity in which lay the seeds of improvement: modernity.

• This situation continued, essentially unchanged, until, late in the 
19th century, a group of brave upstarts, the Jadids, pointed out the 
detrimental effects of ignorance and backwardness, introducing 
new ideas, a new outlook, new ways of thinking, and, in general, 
that key commodity, modernity.

• Those bold, intrepid, forward-thinking visionaries were especially 
unburdened by any connection to religious thought and expression; 
their critique of their societies was motivated by their concern for 
the betterment of their societies (not by their own interests, wheth-
er based on class or social standing); they voiced the resentments 
of Central Asian peoples toward their Russian overlords, and paid 
for this with persecution and repression by the Tsarist authorities; 
yet even the authorities could not stop the historical necessity for 
the fresh air, light, and freethinking championed by the Jadids, or 
the inevitable onslaught of that key commodity, modernity.’233

DeWeese somewhat undermined his own argument for the supposed 
dominance of this caricature in modern western scholarship by citing sev-
eral scholars (Stéphane Dudoignon, Allen Frank, Michael Kemper) who in 
his view had managed to escape or rise above it. When he actually came to 
cite direct examples of this view of the Jadids as modernising saviours and 
proto-nationalists rescuing Central Asia from the backwardness and obscu-
rantism of its traditional elites, it is noteworthy that these were mostly now 
ancient works by Carrère d’Encausse, Bennigsen, Lemercier-Quelquejay 
and Rorlich. It is clear however that it is really Khalid whom he had in his 
sights, and who comes in for a more extended critique later on in the pa-
per, mostly relating to his use of ‘modernity’ as an analytical category. It is 
worth, however, comparing DeWeese’s ‘Jadidocentric’ narrative with what 
Khalid wrote in the introduction to The Politics of Muslim Cultural Reform:

233  DeWeese, ‘It was a Dark and Stagnant Night’,… pp. 44-5.



123

‘As with modernist reform in the Muslim world in general, scholars 
of Jadidism have tended to focus on the Jadids as the sole voice of reason 
in their society while dismissing their opponents as unreasoning obscu-
rantists opposed to all positive change.’234

No fair-minded reader of Khalid’s work could possibly accuse him of 
taking this line. While there certainly are elements of The Politics of Mus-
lim Cultural Reform which over a quarter-century of scholarship might 
cause us to question– notably the division between Jadid and Qadimchi 
which, despite some qualification, Khalid did in practice largely use – he 
himself has revised his opinions on that score, and overall the book has held 
up remarkably well.235 DeWeese is perhaps on firmer ground when he accus-
es Khalid of identifying too closely with his subjects, but he seems oblivious 
to the possibility that the same might be true on his own side of the debate 
(something I will return to). He is right to highlight how sloppily ‘modernity’ 
is often used as a category of analysis, but whatever we choose to call it, his-
torians have to take some account of the impact of colonial rule, print, steam 
transport and other aspects of the industrial revolution and the European 
dominance which came with it upon the Muslim world – or as Mustafa 
Tuna puts it with reference to the Volga-Ural Muslims, ‘one could avoid 
the progressive propaganda, but avoiding the convenience of sturdy boots, 
comfortable and fashionable garments, cigarette lighters, sewing machines, 
fast-running trains, pesticides and perfumed soaps, and the profits of com-
mercial agriculture – in a word, the sea-change – was another matter.’236 
This should not have to be understood within stale binaries of reaction vs. 
reform, but it is equally misleading to suppose the effects were merely su-
perficial or only affected elites, whether in Central Asia or anywhere else.237 
Overall, while DeWeese’s criticisms of older ‘Jadidocentric’ scholarshipcer-
tainly hit home, this article too has a large regiment of straw men marching 
across its pages.

234  Khalid, Muslim Cultural Reform,… p. 5.
235  Khalid, Muslim Cultural Reform,… p. 6. See Stéphane Dudoignon “Qu’est-ce la «Qadimiya» 

? Eléments pour une sociologie du traditionalisme musulman, en Islam de Russie et en Transoxiane 
(au tournant des XIXe et XXe siècles’ in L’Islam de Russie : conscience communautaire et autono-
mie politique chez les Tatars de la Volga et de l’Oural depuis le XVIIIe siècle in S. Dudoignon, D.M. 
Iskhakov,  et al. (eds.), (Paris: Maisonneuve et Larose, 1997). Рp. 207 – 226 ; W. Thomas, ‘Becoming 
Behbudiy’. Journal of Central Asian History. 1/1 (2022): 37-99.

236  Tuna, Imperial Russia’s Muslims,… p. 124. See further Alexander Morrison ‘Muslims and Mo-
dernity in the Russian Empire’. Slavonic & East European Review. 94/4 (2016): 715-724.

237  See for instance Nile Green’s magnificent Bombay Islam. The Religious Economy of the West 
Indian Ocean, 1840–1915. (Cambridge: Cambridge University Press), 2011.



124

Khalid has responded in kind in a 2021 review article in Central Asian 
Survey, more than half of which is devoted to an attack on DeWeese and 
Sartori.238 While in view of the foregoing his anger with the scholarly tra-
dition they come from is perhaps understandable, I could not help feeling 
Khalid’s remarks about the late Yuri Bregel were snide and unnecessary 
– when, in the mid-90s, Bregel turned his guns on the likes of Martha 
Brill Olcott’s The Kazakhs, his Sovietological targets were widely seen as 
authoritative, and were fully deserving of the bombardment239. Edward Said, 
whom Bregel also attacked, should not be seen as above criticism, and as 
Khalid himself knows well, his ideas need to be used with circumspection 
and due attention to the specificities of Central Asian history.240 Bregel’s 
own work, and the scholars he trained, remain fundamental to our field – 
we cannot do without them, or the philological expertise which, in the An-
glophone world at least, Indiana is more or less unique in providing.Once 
he gets on to attacking DeWeese and Sartori directly, Khalid’s key critique 
is the idea that they ‘essentialise’ or ‘reify’ Central Asian Islam:

‘…all across Central Asia. Muslims remained Muslims – and Mus-
lims only in a particular way. Claiming a unified ‘historical conscious-
ness’ for a society that has undergone radical transformations in the 
last two centuries is to reify a highly essentialized version of Islam. My 
own understanding of Islam is rather different. I see Islam as inherent-
ly unstable, internally plural and the subject of constant contestation. 
Moreover, as an enormous literature has argued, Islam is produced and 
reproduced in concrete historical circumstances and in given configura-
tions of power.’241

I don’t think Sartori or DeWeese would disagree with that final state-
ment, or recognise this characterisation of their arguments – I certainly 
wouldn’t. DeWeese has probably done more than any other scholar to de-
molish the truly essentialised notion of Islam which for so long cursed Cen-
tral Asian Studies – one based on Middle Eastern models – replacing it 

238  A. Khalid, ‘Islam in Central Asia 30 years after independence: debates, controversies and the critique 
of a critique’. Central Asian Survey. 40/4 (2021): 539-554.

239  Y. Bregel, Notes on the Study of Central Asia. Bloomington, (Indiana University Research Institute 
for Inner Asian Studies), 1996.

240  A. Khalid, Nathaniel Knight and Maria Todorova, “Ex Tempore – Orientalism”. Kritika. 1/4 
(2000): 691-727; A. Morrison, ‘“Applied Orientalism” in British India and Tsarist Turkestan’. Compara-
tive Studies in Society and History. 51/3 (2009): 619–47; A. Morrison ‘Afterword’. Études de lettres. 2-3 
(2014): 401-412.

241  Khalid, ‘Islam in Central Asia’,… p. 546.



125

with something that is flexible and rooted in local observations and texts. As 
he put it in Islamization and Native Religion:

‘‘even if the quality of some person’s or some community’s conver-
sion to, or knowledge of, Islam in the Dasht-i Qipchaq, for instance, 
would not satisfy a jurist at Al-Azhar – and why, after all, would we 
adopt him as a standard by which to judge the Islam of Inner Asia? – it 
seems reasonable to pay more attention to what the change (in status, 
in name, in patterns of social and religious ritual) amounts to from the 
perspective of the person or community that underwent the change’.242

Far from being essentialised or reified, the view of Central Asian Islam 
we find in the work of DeWeese and Sartori is always specific to time and 
place, meticulously documented and understood not in narrow doctrinal 
terms but through the subjectivity of its followers, believers and practi-
tioners. Khalid objects to Sartori’s identification of shrine worship and pil-
grimage as a key Islamic religious practice in Soviet Central Asia on the 
grounds that he portrays this as evidence of continuity with the pre-revo-
lutionary era, and that he has a one-dimensional, ‘nativist’ or ‘traditional’ 
view of Central Asian Islam. However what Sartori is saying (most recent-
ly in more detail in A Soviet Sultanate) is not that nothing changed in 
the Soviet era – far from it – but that because the Soviet state’s narrow 
and circumscribed view of Islam identified it largely with mosques and the 
formally-trained ‘ulama, which were indeed badly affected by the anti-reli-
gious campaigns of the inter-war period, these ‘under the radar’ practices 
around shrines became more important.243 He is also making an argument 
for a significant shift in the post-war period – more evidence of change, 
if not of the type Khalid himself associates with Soviet rule – as religious 
persecution became less intense and the ‘ulama once again gained a de-
gree of formal recognition. Khalid’s unwillingness to engage with these 
arguments can be seen clearly in his distinctly hostile and unfair review 
of Eren Tasar’s Soviet and Muslim, which is no doubt in part revenge 
for Tasar’s participation in the 2016 JESHO volume.244 Ultimately Khalid, 
Tasar and Sartori are actually in full agreement that (in Khalid’s terms) 
‘There is a mountain of evidence to suggest that Soviet Central Asians did 

242  DeWeese, Islamization and Native Religion,… p. 58.
243  P. Sartori, A Soviet Sultanate. Islam in Socialist Uzbekistan (1943–1991). (Vienna: Austrian Acade-

my of Sciences Press), 2024. Рp. 17-25, 141 – 179.
244  A. Khalid, ‘Review of Soviet and Muslim: The Institutionalization of Islam in Central Asia by Eren 

Tasar’. Рp. 1035-1037.



126

not see the ‘Muslim’ and the ‘Soviet’ as mutually exclusive, or that they 
did not situate themselves either in one camp or the other’245 or (in Tasar’s 
terms) ‘One should not assume that pious Muslims necessarily had neg-
ative views of communism’246 or (in Sartori’s terms) ‘Soviet citizens […] 
were committed to upholding a culture which they viewed as ‘Muslim,’ 
and […] regarded the USSR as what can be termed a Soviet Sultanate, 
namely, a Socialist state led by a one-Party government which allowed 
Muslims to perform their religiosity while promoting atheism’.247 Whatev-
er the disagreements may be, they are clearly not so profound that normal 
scholarly dialogue should be impossible.

Returning to Jadidism, Khalid objects to DeWeese’s linking of reform-
ist currents with modern Salafism. It is certainly true that Jadid critiques 
of shrine pilgrimage or lavish tuys do seem to prefigure modern Islamic 
fundamentalism. When Khalid writes that ‘For [DeWeese], the Salafis and 
the Wahhabis are as much to be despised as the Jadids and the Soviets, 
for they are all critical of a certain, very specific strain of ‘Islam’ that fasci-
nates DeWeese. That strain is a particular local Central Asian tradition…’ 
this seems perverse. There are surely other very good reasons to object to 
globalised and Saudi-funded Salafism across the whole of the Islamic world. 
Nevertheless, Khalid is correct that it is far too reductive to simply slap that 
label on the Jadids. However priggish and puritan they may have been, 
their defining policies were educational – the teaching of literacy in vernac-
ular languages by phonetic means, and the embrace of European science. 
As Alimova and Baldauf have argued, ultimately their vision was progres-
sive, rather than regressive, as with the Salafists – they were not so much 
harking back to a past golden age of purity as looking forward to a brighter 
future, however illusory, which would rest on both Islamic piety and new, 
non-Islamic forms of knowledge.248 I cannot claim to any real expertise in 
Jadid writings, but Fitrat’s famous munazara is precisely about reconciling 
these two elements249, while even a brief survey of the articles published 
by Behbudi in Ayina shows him seeking to widen the horizons of his read-
ers with introductory works on unfamiliar disciplines or areas of knowledge 

245  Khalid, ‘Islam in Central Asia’,… p. 548.
246  E. Tasar, Soviet and Muslim. The Institutionalization of Islam in Central Asia. (New York: Oxford 

University Press), 2017. Р. 176.
247  Sartori, Soviet Sultanate… Р. 5.
248  Алимова, Джадидизм… Рp. 5-6, 14; I. Baldauf, ‘Jadidism in Central Asia within Reformism and 

Modernism in the Muslim World’. Die Welt des Islams. 41/1 (2001): 72-88.
249  Abd al-Rauf Fitrat, "Debate between a Teacher from Bukhara and a European", trans. A. Khalid in 

Modernist Islam: a Source book ed. by Charles Kurzmann. (Oxford: OUP, 2002). Рp. 244-253.



127

beyond the Muslim world.250 The point is that the Jadids were not simply 
the proto-fundamentalists DeWeese seeks to demonise, nor the secular en-
lighteners of Soviet mythology, nor the heroic proto-nationalists of much 
post-Soviet scholarship – rather they could partake of all these qualities, 
sometimes at different stages of their careers, sometimes simultaneously – 
and we largely have Khalid and Dilorom Agzamovna to thank for explaining 
this complexity.251

DeWeese has since returned to the fray with a long chapter on ‘The 
Soviet Union in Islamic Studies’ which also once again rehearsed his frus-
trations with ‘Jadidocentric’ scholarship, though this time his list of fallacies 
affecting the study of Islam in Central Asia had grown to fifteen catego-
ries.252 The arguments he uses will by this time be familiar and I will not re-
peat them here. All I would say is that, as before, when one looks carefully at 
the works DeWeese is citing as evidence of the ongoing sins of Sovietology, 
it is clear that many of them are old (publications from the mid-90s) or are 
works by political scientists trained in the Cold War era and unable to shake 
off its assumptions.253 In the opposing camp the latest broadside comes 
from Edward Lazzerini, who has paralleled DeWeese’s tactic of producing a 
numbered list of his enemies’ scholarly failings (in this case there are nine 
of them), and who simultaneously asserts that the study of Jadidism is in 
the doldrums in the West thanks to DeWeese and Sartori’s assaults, but 
then names no fewer than ten scholars - Ross, Tuna, Garipova, Campbell, 
Gould, Kemper, Dudoignon, Bustanov, Naganawa, and Zagidullin – who 
are all doing important work on the topic. Otherwise his contribution seems 
to advocate a return to the purist idea that there was a category of ‘genuine 
Jadids’ who need to be kept strictly separate from all other currents of Mus-
lim reform, as well as from the ‘ulama, something I do not think even Khalid 
or others of the ‘Jadidocentric’ school would favour.254

If I have not done so already I will probably infuriate both sides with 
this statement, but so far as I can see this dispute is more to do with value 

250  e.g. ‘Jughrafiyo Chist’, Ayina 3,5 (1913). See Shimada, Shizuo An Index of Ayina. (Tokyo: Islamic 
Area Studies Project, 2002); Алимова, Джадидизм,… p. 14-19.

251  Алимова, Джадидизм,… p. 6-11.
252  D. DeWeese, "The Soviet Union in Islamic Studies Some Reflections on Envisioning the USSR as a 

Religious Space" in Muslim religious authority in Central Eurasia ed. R. Sela, P. Sartori, et al.(eds.), (Leiden: 
Brill, 2023). p.21.

253  e.g. on pp.83-4 of ‘It was a Dark and Stagnant Night’, citing a work by Carley (1995) and Akiner 
(1998), or on pp.27 and 31 of ‘The Soviet Union in Islamic Studies’ works respectively by Bohr (2016) and 
Dobson (1994).

254  E. J. Lazzerini, "Jadidism, Modernity, and Islamic Communities of Imperial Russia". Oxford Encyclo-
paedia of Asian History 19/10/2023https://doi.org/10.1093/acrefore/9780190277727.013.291



128

judgements about different groups of historical protagonists rather than 
the incompatibility of the scholarly arguments that are being made. Strip 
away the rancour, and we find that Khalid would accept that the Jadids 
were not representative of their society as a whole, that their ideas were 
strongly opposed in many quarters, their influence before the revolution 
limited. He would even accept the connections between some of their ide-
as and modern forms of fundamentalism, though with the caveat that this 
was only one of the intellectual strands which came out of 19th-century 
Islamic modernism, and not necessarily the most important. His argu-
ment is that the Jadids and their ideas are worth studying in their own 
right, that in their use of print media and international connections they 
were at the forefront of what would be important 20th-century changes in 
Islamic thought and practice, and that much of their importance comes 
from the role these figures played in the making of early Soviet Uzbek-
istan, where they finally got their hands on some of the levers of power. 
Nothing DeWeese or Sartori have to say about the continuing significance 
of the manuscript tradition despite the arrival of print media, about the 
repulsion which many felt for Jadid ideas at the time, about the continued 
power of tradition and of other currents of change and reform is necessarily 
in contradiction with this. What is in contradiction is something simpler 
– Khalid ultimately likes and identifies with his Jadid protagonists and 
clearly has a rooted dislike of their opponents in the ‘ulama and what they 
stand for. DeWeese and Sartori find them repugnant, while instead iden-
tifying with ‘the ʿulamā and the jurists as well as the druggists and phy-
sicians, the amulet-makers as well as the genealogists, and the Sufis of 
various stripes’, to take a passage also quoted by Khalid255. Both are guilty 
of sentimentalising their preferred historical actors and paying insufficient 
attention to their often ruthless use of power to suppress their opponents, 
seen most clearly in the Amir of Bukhara’s crackdown on the reformers at 
the behest of more conservative ‘ulama in 1917 – 1918, and the terrible 
revenge which the Jadids took on the ‘ulama once the boot was on the 
other foot and they had Soviet power to back them.256

I am not an advocate of ‘niceness’ in academic exchanges – as I have 
shown in some of my own reviews, forthright criticism of flawed or mis-
leading work is often not just permissible but necessary, and short of per-
sonal abuse we should use all the riches the English language offers to 

255  DeWeese, "Dark and Stagnant Night",… p. 88; Khalid, "Islam in Central Asia",... p. 545.
256  Both episodes are dealt with in Khalid Making Uzbekistan, 63-5 & 135 but in strikingly different 

terms.



129

express it, including sarcasm and irony.257 In the past Khalid and DeWeese 
have put their own talent for searching critique to good use, to the overall 
benefit of our field.258 Today also there are surely worthier targets for the 
guns DeWeese, Khalid et al have been turning on each other – such as 
those who have tried to parlay a passing acquaintance with Arabic and 
Middle Eastern Islam into ‘expertise’ on Central Asia (Khalid has deliv-
ered some memorable kickings to such in the past)259, those who persist 
in denying that Russian rule in Central Asia was colonial, or who seek to 
minimise Chinese repression of the Uyghurs.260 Most recently we have the 
phenomenon of Russianists who, denied access to fieldwork and archives 
in Russia itself because of the invasion of Ukraine, are hastily re-orienting 
themselves towards Central Asia without having the necessary humility 
to realise that this is not virgin academic territory but has a well-estab-
lished scholarly tradition of its own, something which much of the rhetoric 
around ‘decentring‘ Russian studies fails to recognise.261 This is before 
we even get on to popular works that seriously misinterpret Central Asian 
history through ignorance of sources or of languages. On a recent visit to 
Blackwells Bookshop, Oxford, in the exiguous section devoted to Central 
Asia I found no fewer than six paperback copies of S. Frederick Starr’s 
dismal Lost Enlightenment for sale. It is this kind of book which is really 
poisoning the well of Central Asian History, as I think DeWeese would 
agree, given how prominently it has figured in his own critiques – often 
though and to my mind unfairly linked to Khalid’s vastly superior schol-
arship.262 Indeed Khalid’s recent Central Asia. A New History is the only 
work offering any effective resistance or alternative to the likes of Starr for 
the general reader (I’m happy to say Blackwells had multiple copies of that 
as well), but nonetheless suffered a very mean-spirited review from Allen 

257  e.g. A. Morrison, "Convicts and Concentration Camps". Kritika. 20/2 (2019): 390-403. 
258  See e.g. A.Khalid, "Tolerating Islam". London Review of Books. 29/10. 24/05/2007; D. DeWeese, 

"Review of David Sneath, The Headless State: Aristocratic Orders, Kinship Society, & Misrepresentations of 
Nomadic Inner Asia". International Journal of Turkish Studies. 16/1–2 (2010):142–151.

259  A. Khalid, "Review of Radical Islam in Central Asia: Between Pen and Rifle, by V. V. Naumkin". Slavic 
Review. 65/3 (2006): 596–597; A. Khalid, "Review of Russia and Islam: A Historical Survey, by G. M. Yem-
elianova". Europe-Asia Studies. 56/5 (2004): 775–777.

260  A. Morrison, "Russia’s Colonial Allergy" eurasianet.org 19/12/2016 (https://eurasianet.org/rus-
sias-colonial-allergy); ‘Cambridge professor whose role was ‘funded by China’ cautioned against Uyghur de-
bate’ openDemocracy.net 05/06/2021 (https://www.opendemocracy.net/en/dark-money-investigations/
cambridge-professor-role-funded-by-china-cautioned-uyghur-debate-peter-nolan/). 

261  e.g. https://harriman.columbia.edu/decentering-eurasian-and-east-european-studies/.
262  D. DeWeese, "Review of Lost Enlightenment: Central Asia’s Golden Age from the Arab Conquest to 

Tamerlane" by Frederick Starr. The Journal of Interdisciplinary History. 45. (2015): 611–613; DeWeese, "It 
Was a Dark and Stagnant Night,"… Рp. 38-9.



130

Frank which was clearly part of these ongoing hostilities rather than a fair 
reflection of its merits.263

It could be argued that the existence of this dispute is a sign of the ma-
turity of our small and still rather marginal field, and certainly contestation 
is necessary and healthy - but in this instance the debate has become too 
personal, less about real differences of opinion and interpretation than an 
ongoing game of tit for tat. It is also taking up too much time and energy 
that could be better spent on something new. I don’t want to read yet an-
other denunciation of Sovietology by DeWeese, or a list of what he thinks 
is wrong with Central Asian Studies – I want to read his much-anticipat-
ed magnum opus on the Yasaviyya, which seems to have taken a back 
seat amid these ongoing brickbats. Equally the brilliance and originality 
of Khalid’s scholarship is ill-served by this constant settling of scores. In 
the final analysis, all the scholars involved in this dispute are seeking, in 
somewhat different ways, to do the same thing – namely to shed the ob-
solete frameworks of Sovietology and study Central Asia on its own terms, 
mainly using sources in Central Asian languages, as Dilorom Agzamovna 
has also done throughout her career. There is enough space in Central 
Asian history for those who want to work on the Jadids, or Islamic Mod-
ernism, and for those who prefer to concentrate on Sufis or SADUM. Our 
field is actually in a pretty healthy state thanks partly to the earlier efforts 
of the combatants in this dispute, and those of a younger generation fol-
lowing in their wake, most of whom have wisely opted to keep their heads 
down as the fur flies.264 I have tried to be even-handed in this paper, and if, 
as a result, I succeed in incurring the wrath of both sides and cause them 
to turn their ire on me instead of each other, then I won’t feel my efforts 
have been wasted.

263  A. J. Frank, "Review of Central Asia: A New History from the Imperial Conquests to the Present By 
Adeeb Khalid". Journal of Islamic Studies. 33/3 (2022): 407–410.

264  I am thinking here particularly of D. Ross, "Tatar Empire. Kazan’s Muslims and the Making of Im-
perial Russia". (Bloomington, IN: Indiana University Press, 2020); R. Garipova, "The Protectors of Religion 
and Community: Traditionalist Muslim Scholars of the Volga-Ural Region at the Beginning of the Twentieth 
Century".Journal of Economic and Social History of the Orient. 59/1-2 (2016): 126-165 and Pickett, Pol-
ymaths of Islam.



131

Бахтиёр Бабаджанов (Ташкент)

ДАЛЕКОЕ ЭХО АНДИЖАНСКОГО 
ВОССТАНИЯ 1898 ГОДА

Собрания “Гап” и “Машраб” в Верном (Алматы) 
глазами царской охранки

Андижанское восстание 1898 года, несмотря на локальность, имело 
серьезный резонанс, как в центре Российской империи, так и на ее окраи-
нах265. Жестокая и неадекватная расправа колониальных властей с прямы-
ми и косвенными участниками вооруженного выступления не помешала 
мусульманской религиозной элите воспринимать восстание с неодобре-
нием, используя любую возможность для публичной критики «зазнавше-
гося Ишана из черни» (т.е. предводителя восстания – Мухаммада ‘Али, 
по прозвищу Дукчи Ишан), за его «неразумное нарушение фетвы о мире 
с Белым царем»266. Религиозная элита, следуя этому негласному правилу, 
воспринимала территорию Туркестана как «Прибежище взаимного со-
гласия» (Дар ал-ахд/сулх), и потому не считала это вооруженное высту-
пление легитимным c точки зрения предписаний фикха267.

265  Основная литература по теме: В.П. Сальков, «Андижанское восстание» в 1898 г. Казань, 
1901; Собрание документов под ред. Е. Штейнберга // Красный архив. № XCI. 1938; B.F. Manz, 
Central Asian uprisings in the nineteenth century: Ferghana under the Russians // Russian review. 
Vol. 46. 1987. P. 267–281; Bakhtiyar Babadzhanov, Dukčī Īšhān und Aufstand von Andižan 1898 
// Muslim Culture in Russia and Central Asia from 18th – to the early 20th Centuries. Vol. 2 (In-
ter-Regional and Inter Ethnic Relations). Ed. A.V. Kügelgen, Michael Kemper, Alen J. Frank. Ber-
lin: KS, 1998. S. 167–191; Б. Бабаджанов, Дукчи Ишан и Андижанское восстание 1898 года 
// Подвижники Ислама: культ святых и суфизм в Средней Азии и на Кавказе. Под ред.: С.Н. 
Абашина и В.Н. Бобровникова. М., 2003. С. 251–277; А. Эркинов, Андижанское восстание его 
предводитель в оценках поэтов эпохи // Вестник Евразии. № 1. 2003. C. 111–137; Hisao Komat-
su, Dar al-Islam under Russian Rule as Understood by Turkestani Muslim Intellectuals // Empire, 
Islam, and Politics in Central Eurasia. Sapporo, 2007. Р. 8–17; Aftandil S. Erkinov, The Andijan 
Uprising of 1898 and its Leader Dukchi-Ishan Described by Contemporary Poets. Tokyo, 2009; 
Bibliografy of Islamic Central Asia. Compiled and ed. by Yuri Bregel. Parts I-III. Indiana Univers, 
Bloomington, Indiana, 1995. P. 620–621.

266  Bakhtiyar Babadzhanov, Dukčī Īšhān und Aufstand von Andižan… Р. 185–6; Hisao Komatsu, 
Dar al-Islam under Russian Rule as Understood by Turkestani Muslim Intellectuals… Р. 10–17.

267  Babadzhanov, Bakhtiyar. Russian Colonial Power in Central Asia as Seen by Local Muslim Intellec-
tuals // Looking at the Coloniser: Cross-Cultural Perceptions in Central Asia and the Caucasus, Bengal, 
and Related Areas. Ed. Beate Eschment and Hans Harder. Würzburg, 2004. P. 80–90.



132

Однако большинство российских чиновников и «экспертов по 
исламу» Туркестана, даже те, кто до восстания поддерживал лозунг 
«игнорирования ислама»268, не проявил такой же толерантности к 
большинству мусульман, не поддержавших восстание, напротив, пред-
ложил отказаться от политики невмешательства в религиозную жизнь 
«туземцев» и ужесточить контроль. При генерал-губернаторе того 
времени С.М. Духовском (1898–1900) под руководством достаточно 
лояльного эксперта, ранее (до Андижанского восстания 1898 г.) под-
держивающего упомянутую формулу «игнорирования ислама и дея-
тельности исламских учреждений», В.П. Наливкина269 был составлен 
«Всеподданнейший доклад», в котором предлагалось ужесточить «ма-
гометанскую политику»270. Однако в столице Империи нашлись более 
трезвомыслящие политики, кто предложил не делать никаких далеко 
идущих выводов по этому докладу, отказавшись от ужесточения ислам-
ской политики. Ключевую роль здесь сыграло мнение министра С.Ю. 
Витте, который своей ответной «Запиской» постарался остудить горя-
чие головы, настаивая на том, что любые необдуманные шаги в этом 
вопросе (то есть ужесточении контроля и наказаний) могут привести к 
неконтролируемым последствиям271.

Тем не менее, для колониальной администрации «на местах», «анди-
жанская смута» еще долго оставалась поводом к страхам перед выдуман-
ным, но уже прочно занявшем место в головах местной администрации 
штампом о «природном мусульманском фанатизме». Страх порождал 
такое же фанатичное рвение чиновников и экспертов разных уровней, 
развернувших кипучую деятельность (часто на бумаге) за «спокойствие 
в крае», в попытке противостоять против серьезно преувеличенной «па-
нисламистской угрозы», как это обычно формулировалось в документах 
и официальной переписке того времени. Однако страхи администрации 

268  Эта формула приписана первому генерал-губернатору К.П. фон Кауфману (1867–1882). Од-
нако собственно «игнорирования ислама» в полном смысле, конечно, не было, поскольку, например, 
строительство любого мусульманского религиозного учреждения невозможно было осуществить без 
специального разрешения. Назначение в них мударрисов, имамов и даже кандидатуры мутавалли (по-
печитель пожертвований) также не было возможным без разрешения колониальных властей.

269  Будучи III-м Инспектором народных училищ, В.П. Наливкин серьезно отстаивал «неусыпную 
опеку образовательных учреждений мусульман Средней Азии», мотивируя это тем, что «обучение мо-
жет остаться в прежних отсталых и фанатичных формах». См., например, его письма и составленные им 
проекты «Положений» относительно учебных заведений: НАУз ф. И-47, оп. 1, д. 373, л. 2–45 и дальше.

270  Ислам в Туркестане. Всеподданнейший доклад Туркестанского генерал-губернатора генерала от 
инфантерии С.М. Духовского. Ташкент, 1899 // Императорская Россия и мусульманский мир. Под ред. 
Д.Ю. Арапова. М., 2006. С. 142–178.

271  Б.М. Бабаджанов, Андижанское восстание 1898 года и «мусульманский вопрос» в Туркестане 
(взгляды «колонизаторов» и «колонизированных») // Ab Imperio. № 2. 2009. С. 167–170.



133

(граничащие порой с паранойей) перед «возможными выступлениями 
туземцев-мусульман» никак не решали основные проблемы взаимоот-
ношений автохтонного населения с администрацией или переселенцами, 
напротив, накапливали негативную информацию, которую замечатель-
ный исследователь индийского колониализма Кристофер Бэйли назвал 
«информационной паникой», анализируя похожие примеры в британ-
ской Индии272.

«Информационная паника»273 вокруг серьезно преувеличенной 
«панисламистской угрозы» в Туркестане не просто закрепляла негатив-
ный образ «туземца» («фаната-мусульманина»), она требовала допол-
нительных ресурсов, заставляя создавать новые и новые «службы» (для 
разведки, слежки и охраны), которые раздували бюджет колониальных 
окраин и отвлекали средства от массы других проблем274.

Внешнеполитическим рефреном «мусульманского фанатизма» в 
Российской империи всегда оставалась Турецкая империя. Дукчи Ишан 
и его окружение сами создали миф о поддержке Султаном их «газа-
та». Хотя во время следствия по Андижанскому восстанию доказать эту 
связь следствию не удалось. Тем не менее, и этот страх перед возмож-
ной конфессиональной или политической поддержкой «мусульманских 
фанатов» в Туркестане и соседних территориях турецкими султанами 
был серьезно преувеличен. Между тем, «поддержка» Турецкой импе-
рией своих единоверцев, даже в момент захвата и аннексий территории 
ханств Средней Азии, не шла дальше дипломатических шагов (письмо 
с протестами, формальные требования, адресованные Царю – вернуть 
захваченные территории и т.п.)275.

272  C.A. Bayly, Empire and Information: Intelligence Gathering and Social Communication in India, 
1780–1870 // Cambridge Studies in Indian History and Society. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1996. Р. 370.

273 Пользуясь случаем благодарю Т.В. Котюкову, предоставившую мне возможность познакомиться 
с этим материалом.

274  Самый показательный пример – это обсуждение вопроса о создании и финансировании допол-
нительных служб для организации слежки и контроля как в т.н. Русском Туркестане, так и на территории 
собственных протекторатов – Бухарского и Хивинского ханств. См. письма военного министра В. Су-
хомлинова председателю Совета Министров П. Столыпину (от 30 октября 1910 г. за № 4760), ответы 
последнего, их обмен корреспонденцией с начальником Туркестанского районного охранного отделения 
и директором Департамента полиции (РГВИА ф. 400, оп. 1, д. 5064, л. 4–26 и дальше. См. так же заме-
чания Александра Моррисона по поводу нерационального использования ресурсов в связи с «информа-
ционной паникой»: A. Morrison, Sufism, Panislamism and Information Panic. Nil Sergeevich Lykoshin and 
the Aftermath of the Andijan Uprising // Past & Present. Vol. 214. Issue 1. 2012. P. 275–304.

275  Komatsu Hisao, Khoqand and Istanbul: An Ottoman Document Relating to the Earliest Contacts 
between the Khan and Sultan // Asiatische Studies / Étude Asiatiques. X. 4. 2006. P. 971–973; Б.М. 
Бабаджанов, Кокандское ханство: власть, политика, религия. Токио-Ташкент: Yangi nashr, 2010. С. 
67–68, 84, 169–170, особенно 527–528.



134

Более близкий для нас пример того, как Андижанское восстание по-
родило очередной прецедент информационной паники, проанализировал 
исследователь колониализма в Средней (Центральной) Азии Александр 
Моррисон в своей замечательной статье, посвященной почти двухлет-
ней переписке помощника главы Чимкентского уезда и одновременно 
знаменитого туркестанского востоковеда-эксперта Нила Сергеевича 
Лыкошина (1860–1922) с «начальством» в Ташкенте как раз по пово-
ду «возможных отголосков» этого восстания. Формальным поводом к 
опасениям Лыкошина стало позитивное и, скорее, фантасмагорическое 
восприятие среди некоторых сартов (узбеков) и казахов Чимкентского 
уезда образа и «деяний» предводителя восстания Дукчи Ишана. Алек-
сандр Моррисон доказал, что основная причина переписки – все тот же 
страх перед влиянием Андижанского восстания на жителей далекого от 
«эпицентра» событий района между Чимкентом (Шымкентом) и Аули-
е-ата (Таразом)276.

В этой статье я хотел бы продолжить тему, предложенную Алексан-
дром Моррисоном, то есть рассмотреть еще один похожий пример вли-
яния этого восстания вдали от Андижана (в г. Верном/Алматы), правда, 
на этот раз не связанный напрямую с Дукчи Ишаном, фигура и «дело» 
которого, однако, даже более чем через десять лет вновь «примерялись» 
местной жандармерией к «несанкционированным властями собрани-
ям». Здесь будет показано, как обычная «информационная паника» и 
негативные образы «мусульманского фанатизма» заставляли охранные 
службы на местах «искать и разоблачать» ускользающие тени во мно-
гом искусственно сотворенных образов «врагов империи», «фанатов» и 
«панисламистов».

Собрания «Гап» и «Машраб»: в чем их опасность?

Рассматриваемая в этой статье переписка отложилась в архиве фон-
да Туркестанского районного охранного отделения (ТРОО) (ныне это 
фонд И-461 Национального архива Узбекистана). Папка (дело) озаглав-
лена: «Переписка по исследованию благонадежности лиц составивших в 
гор. Верном мусульманские кружки под названиями «Гап» и «Машраб», 
имеющих устав и собирающих для неизвестных целей деньги»277.

276  A. Morrison, Sufism, Panislamism and Information Panic… Еще раньше об изрядно раздутой 
панике, появившейся среди чиновников, экспертов и русскоязычного населения Туркестана после Анди-
жанского восстания и приведшей к раздаче оружия среди переселенцев, писал историк-большевик Петр 
Галузо. См. его: П. Галузо, Вооружение русских переселенцев в Средней Азии. Ташкент, 1926. С. 24. 

277  НАУз ф. И-461, оп. 1, д. 1116 (обложка).



135

5 декабря 1911 г. вновь назначенный Начальник («Заведывающий» 
– !) розыскным пунктом в г. Верном в Семиреченской области ротмистр 
Астраханцев направляет Докладную записку за № 2730 и под грифом 
«совершенно секретно» Начальнику Туркестанского районного охран-
ного отделения в Ташкенте и копию Военному губернатору Семиречен-
ской области278. Астраханцев докладывает, что по его агентурным данным 
в Верном собираются «сартовские кружки» (в которые, как выяснилось 
позже, входили казахи и татары) под названием «Гап» или «Машраб» и 
что они, возможно, «имеют противоправительственные цели».

Из тона записки и неожиданно толкуемых «правил» функциони-
рования этих «кружков» видно, что ни ротмистру Астраханцеву, ни его 
окружению из тайной полиции совсем невдомек, что речь шла не о «тай-
ном собрании», а об обычных развлекательных «клубах», называемых 
«Гап» (таджикск. ‘Гаштак’) или «Машраб», в которых участвовали зна-
комые люди, чаще одной профессии (как в данном случае – компаньо-
ны по торговой сети), друзья, соседи по махалле и т.п. Эти «клубные 
собрания» до сих пор популярны в Узбекистане, Таджикистане, в южных 
районах Казахстана и Кыргызстана.

Второе их название «Машраб» связано с литературными кружками, 
на которых читались стихи любимых большинством участников «клуба» 
поэтов. Собственно название произошло от имени популярного в Сред-
ней Азии поэта-мистика Баба-Рахима Машраба (1640–1680 или 1711), 
стихи которого были популярны среди разных сословий. Между прочим, 
многие русские колониальные эксперты по местному исламу, обычаям и 
литературе коренных народов публиковали исследования279 и переводы 
поэзии Машраба280, отмечая, что его стихи были злободневными, легко 
запоминались и также «легко переиначивались» на разные тюркские 
языки и распространялись среди уйгуров, киргизов, казахов и татар281. 
Может поэтому не случайно, что даже вдали от Туркестана, названные 
собрания, в которых участвовали сарты (узбеки), казахи и татары назы-
вались именно «Машраб».

На собраниях таких клубов, как правило, кто-то из участников (по 
очереди) задавал угощение, в разговорах обсуждались близкие членам 

278  Там же. Л. 3–4 об. (подлинник, машинопись).
279  Н.И. Веселовский, Восточные заметки. Спб., 1895.
280  Например, хорошо известен перевод (с предисловием) поэзии Машраба, выполненный упомя-

нутым Нилом Лыкошиным: Дивана-и-Машраб. Жизнеописание популярнейшего представителя мисти-
цизма в Туркестанском крае. С тюркского перевел и снабдил примечаниями Н.С. Лыкошин. Ходжент, 
1911 (ротопринтное издание: Т., 1992). 

281  В.Л. Вяткин, Среднеазиатский мистик Бабарахим Машраб // «Ал-Искандария». Сборник Тур-
кестанского Восточного Института в честь проф. А.Э. Шмидта. Т., 1923. С. 23.



136

«клуба» темы, устраивались музыкальные или поэтические состязания 
(мушā‘ира) и т.п.282

Вернемся к описываемому случаю. Судя по письмам и документам, 
большинство участников названного собрания были средними тор-
говцами, скорее всего, прибывающими в Верном (Алматы) по своим 
торговым делам. Ротмистр Астраханцев не скрывает удивления, каким 
образом «туземцы с разными языками» понимали друг друга. Важно 
другое обстоятельство – никто из членов “Гапа” и не думал проводить 
собрания скрытно, напротив, на них шумно разговаривали, играла му-
зыка и, как сказано, декламировались стихи. Тем не менее, ротмистр 
тайной полиции, желая, видимо, отличиться и имея смутные донесения 
от первого декабря 1911 года о «тайных собраниях» и совершенно не 
зная о названной традиции, решил ускорить события. Уже 4 декабря 
во время очередной «сходки» ротмистр Астраханцев, так и не разо-
бравшись в сути дела, решил арестовать собравшихся «по адресу». 
У задержанных, однако, «ничего преступного обнаружено не было». 
Тем не менее, уголовное дело под названием «Исследование благона-
дежности лиц составивших в гор. Верном мусульманские кружки под 
названиями “Гап” и “Машраб”» было заведено. Начались допросы, 
очевидно с пристрастием, так как последующие докладные букваль-
но «обрастали» новыми, однако нелепыми «фактами» (в частности, о 
якобы «суровой дисциплине в организации», сборе денег «на непонят-
ные цели» и пр.), призванными разоблачить «преступные намерения» 
членов собрания.

Вторая докладная записка Астраханцева составлена с «новыми» 
данными, якобы разоблачающими «преступников». Приведем ее пол-
ностью:

В департамент Полиции
Копия. Секретно

Уведомление о возбуждении переписки в порядке Положения о ме-
рах по охранению Государственного порядка и общественного спокой-
ствия

Заведывающий розыскным пунктом в г. Верном в Семиреченской 
области. 10 декабря 1911 г. № 2752. гор. Верный

282  См. их описания времени колонизации: Н.П. Остроумов, Сарты. Этнографические материалы. 
Изд. 3. Т., 1884. С. 34–37.



137

Сов. Секретно

Начальнику Туркестанского районного охранного отделения

Доношу, что 1-го сего Декабря в мое распоряжение поступили аген-
турные сведения, что в городе Верном составился мусульманский сар-
товский кружок, по-видимому, преследующий противоправительствен-
ные цели, что этот кружок имеет свой устав, председателя, казначея, 
ведущего правильную [т.е. регулярную – Б.Б.] денежную отчетность с 
поступающих членских взносов. Одновременно же поступили указания, 
кто именно состоит в этом кружке и у кого хранится денежная отчет-
ность и устав283. По агентурным сведениям, поступившим 3 декабря, 
этот кружок является лишь отделом какого-то мусульманского сообще-
ства в Ташкенте и что ближайшей задачей его является формирование 
мусульманских кружков того же типа и в других городах Семиреченской 
области. Ввиду имевшихся у меня сведений, что члены кружка в воскре-
сенье 4-го декабря284 соберутся на совещание в 8 часов вечера в доме 
№ 714 по Лепсинской улице и что после совещания имеющиеся в их 
распоряжении устав и другая переписка, могущая обличить их, будет 
вывезена из г. Верного, мною за упомянутым выше домом было уста-
новлено наружное наблюдение, которое указало, что с 5-ти часов вече-
ра начали собираться одиночные люди, и к 8 часам число собравшихся 
достигло до 16 человек, в 8 с половиною часов вечера дом был окружен 
нарядом полиции285. На сходке оказалось 19 человек, преимущественно 
сартовской молодежи286. Произведенным личным обыском и обыском 
квартир ни у кого преступного ничего обнаружено не было, за исключе-
нием найденных в лавке Ташкентского сарта287 Измаила Джабека Ниг-
матулина, состоящего казначеем этого кружка, у которого были найдены 

283  В прежнем письме говорилось, что «особого устава» собрание не имеет.
284  К моменту написания этого письма, упомянутые выше персоны были уже задержаны.
285  Следовательно, ротмистр готовился к арестам уже после первого донесения 1 декабря, не разо-

бравшись в сути этой традиции.
286  Как выяснилось позже в составе «кружка» оказалось больше татар и казахов (та же папка, л. 80 

с об.). Имена с краткими «досье» и указанием национальностей части этих персон такие: Исмаил Джа-
беков Нигматулин, Мухамед Али Нар-Мухамедов, Мамбет Гафур Джалял Максумов, Рахим Кул Пе-
ремкулович Абдрахманов, Мухамед Амин Самиджан Нигматулин, Мир Осман Мир-Ахметов, Умарджан 
Абдурахман Шайхов, Гапырджан Салимджан улу, Магруф Арыбужан Атамухамбетов, Канаат Хаджи 
Иноят Ходжи улу, Ибрагим Турабай улу, Комареддин Зайнетдин Ходжаев, Тохта Ходжа Азис Ходжиев, 
Арымджан Ашир улу, Юнус-Бек Махмутбеков, Мир Абдулла Мир-Артуков, Мир Ходжи Мир Юсупба-
ев, Миртаджи Миркасым Ходжиев и Абдусамет Абдрахметов.

287  На полях поправка: «Ташкентского татарина».



138

постановления кружка288, подписанные участниками его, указавшие на 
сбор денег с неизвестными целями. Ввиду указаний агентуры, что Ниг-
матулин, Исмаил Джабекбаев, Рахимкул Перемкулович Абдраманов и 
Гапырджан Джаил Максумов являются организаторами и главными за-
правилами этого кружка они впредь до выяснения обстоятельств дела 
были заключены под стражу и мною было преступлено к переписке по 
охране порядка (Лит. А. от 5 Декабря за № 2730289).

Находящейся в производстве перепиской ныне выясняется ниже-
следующее: в Семиреченской, Ферганской и друг. областях существу-
ют мусульманские кружки, носящие название «Гап» или «Машраб». В 
Верном таких кружков насчитывается до десяти. В «Машрабы» обык-
новенно соединяются по национальностям, возрасту, имущественному 
положению и иногда профессиям, так существуют «Машрабы» таран-
чей, сартов, стариков, богатой молодежи, кузнецов, мелких торговцев 
киргизов290, и проч., состоят они из 17–20 человек. Ближайшей целью 
является задача провести вместе праздничный отдых для чего по очереди 
каждый из участников в воскресенье, как в неторговый, день, приглаша-
ет к себе остальных, устраивает им обед, приглашается музыкант, тут же 
делятся своими профессиональными интересами. Правильные же сборы 
денежные или выборы из своей среды начальствующих над кружком лиц 
не в обычае и лишь иногда на эти «Машрабы» являются нуждающие-
ся в общественной помощи, рассказывают «Машрабу» свои нужды и 
в случае, если присутствующие найдут, что он заслуживает денежной 
помощи, ему собирают деньги и тут же передают, не ведя по этому делу 
никакой отчетности.

В «Машрабе», застигнутым обыском в доме № 714 по Лепсинской 
улице, свидетельскими показаниями, а также отобранными по обыску 
постановлениями установлено, что «Машраб» из своей среды выбрал 
аксакала (председателя, старшего), казначея и 4-х членов для поверки 
денежной отчетности, причем в данном «Машрабе» введена суровая 
дисциплина, благодаря которой все члены кружка состоят в безуслов-
ном повиновении у выборных лиц, а так как выборными являются люди 
богатые и влиятельные, то ослушание отражается на торговых делах и 

288  Речь идет о т.н. «Низом/Тартиб», в котором участники ‘гапа’ уведомляются о днях сборов, с име-
нами тех, кто должен устраивать очередное угощение, примерным меню блюд, иногда с включением 
текстов коллективных песен и т.п. Каждый участник дает назначенную в «уставе» ‘Гапа’ сумму и распи-
сывается, чем подтверждает то, что уведомлен о сроке его очереди устраивать угощение. В представлен-
ном документе «Уставом» (если следовать буквальному переводу) такие записки названы некорректно, 
во всяком случае, в том смысле, какое хотел им приписать ротмистр Астраханцев. 

289  Речь идет о предыдущем письме с докладом.
290  Т.е. казахов.



139

влечет за собой потерю кредита291. Денежные штрафы определены от 
50 коп. до 10 рублей. Членский взнос еженедельно 20 коп. с каждого 
участника. По показаниям членов этого «Машраба» деньги, собранные 
путем членских взносов и сбора штрафов предназначались на благотво-
рительность, но в течение свыше года, как установлены вышеуказан-
ные сборы, никому из этих денег пособия оказано не было, а в конце 
ноября на очередном «Машрабе» Нигматулин и другие содержащиеся 
под стражей, устроив между собою тайное совещание, результаты кото-
рого остались неизвестными остальным членам «Машраба», вынесли 
писанное постановление, не обнаруженное обыском и, не давая читать 
текста, приглашали остальных подписаться под ним, указывая, что это 
постановление сделано для отправки собранных денег. Но куда имен-
но должны быть отправлены эти деньги участникам не сказали, указав 
что об этом они узнают впоследствии292. Куда именно предназначались 
эти деньги перепиской до сего времени не выяснено – есть некоторые 
указания еще не проверенные, что они должны быть отправлены в Кон-
стантинополь на известные цели293.

Перепиской по охране обнаруживаются еще два «Машраба», в 
коих также производятся с членов правильные сборы денег, но име-
ются ли уставы и каков состав их правлений и на что предназначены 
собранные деньги еще не выяснено294. Ввиду того, что в настоящее 
время Сыртанов и другие, пользуясь заселением киргизских земель 
области переселенцами из России, производят поборы денег, дости-
гающих значительных сумм, якобы на расходы по ходатайствам перед 
начальством за мусульманское население, волнуют таковое слухами, 
что Правительство изменило свое благожелательное отношение к му-
сульманам и рядом притеснений желает обратить их в христианство, 
что сорганизованные в кружки мусульмане, достаточно уже спаянные 
религиозным фанатизмом, служат готовым материалом для проведе-
ния панмусульманских идей, а также ввиду начавшихся сходок глава-

291  Эти утверждения о «суровой дисциплине» плод фантазии ротмистра Астраханцева, желающего 
доказать, что ему удалось «изловить» хорошо организованную группу с «антиправительственными це-
лями».

292  Штрафы платят не явившиеся на очередное собрание без уважительных причин.
293  На самом деле, это совсем небольшие деньги, учитывая, что основная их часть уходила на угоще-

ния или иные развлечения (приглашение музыканта). В этом смысле очевидной подтасовкой выглядят 
попытки Астраханцева связать эти сборы с желанием пожертвовать их Османской империи на «извест-
ные цели» (видимо, имеются в виду пожертвования в пользу Османской Турции в ее войне с Италией). 
Хотя несколько строк ниже, пишется, что назначение денег еще не выяснено.

294  Здесь очевидное противоречие с приведенными выше в этом же докладе утверждениями о том, 
что среди членов этих собраний существовала жесткая дисциплина и иерархия.



140

рей «Машрабов». За упомянутыми «Машрабами» мною установлено 
негласное наблюдение и для освещения их деятельности будет приоб-
ретена соответствующая агентура295.

К изложенному докладываю, что агентура в данное время отмечает 
уже связь панисламиста296 киргиза297 Сыртанова с татарским населе-
нием г. Верного через некоего миллионера Кудуса Габдул-валиева, ко-
торый оказывает Сыртанову как денежную, так и моральную помощь. 
Связь же Сыртанова с сартовскими и таранчинскими «Машрабами» 
еще не обнаружена, также не обнаружена и связь местных «Машра-
бов» с иногородними. 

Донесено в Департамент Полиции и Военному Губернатору Семире-
ченской области.

Отдельного Корпуса Жандармов, Ротмистр Астраханцев

Резолюция [начальника департамента]: Копию сообщить Ротм. Ива-
нову для сведения и выяснить не имеется ли таких же кружков «Машра-
бов» в Закаспийской области. При этом указать на необходимость при-
обретения мусульманской агентуры. 21.12.1911.

(НАУз ф. И-461, оп. 1, д. 1116, л. 3–4 об. Подлинник, машинопись).

Из записки видно, что «Андижанская рефлексия» была еще жива, 
отразилась в далеком городе Верном (Алматы) и способствовала по-
иску упомянутых образов, связанных с негативными ассоциациями, с 
«исламской угрозой» несанкционированных властями «собраний му-
сульман». Назойливый поиск «смутьянов» стал очевидной причиной 
подтасовок, нелепых подозрений, обвинений, с неподтвержденными 
данными, выдающими полное непонимание Астраханцевым предмета 
своего агентурного «расследования». Однако, судя по долгой перепи-
ске с «начальством» в Ташкенте, дело, инициированное ротмистром 
Астраханским, обрело пристальный интерес в «Центре» (то есть в 
Туркестанском Районном охранном отделении, где отложились эти 
документы, а копии отосланы в Ташкентский департамент полиции). 
Возможно, как реакция на интерес к этому «делу» из «Центра», отпу-
щенные «виновники» были вновь задержаны и заключены под стражу 
(Л. 44).

295  К этому «Докладу» приобщена смета (Л. 5) на тысячу руб. для «приобретения агентов».
296  Напротив абзаца карандашом написано: «Запросить».
297  То есть казаха.



141

Кроме того, ротмистр Астраханцев, не ссылаясь ни на какие доку-
менты или беспристрастные агентурные данные, пытается связать за-
держанных лиц и их собрание с другими «Машрабами» Семиречья, в 
один из которых входил некий Сыртанов (видимо, казах). Именно он, 
как утверждает ретивый ротмистр, собирал деньги у местных жителей, 
кто был недоволен переселенческой политикой и собирался употребить 
собранные средства «на расходы по ходатайствам перед начальством за 
мусульманское население». Очевидно, что ротмистр Астраханцев пытал-
ся любыми путями обосновать свои действия и придать «делу» характер 
«противоправительственного заговора», вновь гоняясь за призрачными 
тенями «мусульманского фанатизма».

Как видно из резолюции приведенного письма, Начальник департа-
мента полиции Туркестана приказывает выяснить, имеются ли такие же 
«кружки» в Закаспийской области. Одновременно (т.е. 22 декабря 1911 
г.) в специальной записке аналогичные запросы направлены в ряд уез-
дов. Причем «дознание через мусульманскую агентуру» (судя по припи-
скам к докладам) обошлось российской казне более десяти тысяч рублей 

(Л. 5, 57–60), то есть в десять раз больше, чем фигурирует в «деле о 
‘гапах’», которые инициировал ротмистр Астраханцев.

Дальнейшая переписка, точнее докладные бдительного стража 
империи Астраханцева и его начальства продолжались еще полгода, 
однако довольно вяло, с повторами прежних подозрений. Очевидно, 
Астраханцев начал понимать (видимо подсказки местных экспертов и 
писем от начальников из Ташкента), что прямых доказательств выдви-
нутых обвинений ему не собрать. Тем более что его попытки передать 
дело Прокурору окружного суда тоже не увенчались успехом.

В мае-июне 1912 года Начальник департамента полиции в Таш-
кенте уже получил от глав охранных отделений Сырдарьинского (упо-
мянутого им в «резолюции» ротмистра Иванова), Самаркандского 
округов и Андижанского уезда отчет с разъяснениями по поводу упо-
мянутой традиции клубных собраний «Гап» и «Машраб». Ответы всех 
трех глав местных департаментов жандармерии содержали информа-
цию о названной традиции собраний как «безобидных и неполитиче-
ских сборищах с целью развлечений». На них наложена резолюция 
Начальника департамента полиции: «Направить копии нач[альнику] 
Верн[енского] корп[уса] жанд[армов] Ротм[истру] Астраханцеву»298. 
Резолюция выглядит как комментарий без слов, то есть с намеком, 

298  НАУз ф. И-461, оп. 1, д. 1116, л. 57–60. Датированы, соответственно 23 апреля (из Закаспий-
ского округа) и 6 мая (из Самаркандского уезда).



142

что начатое дело не имеет под собой серьезных оснований. Ниже при-
ведем только один из этих ответов на запросы (последний по време-
ни), который, однако, весьма примечателен, поскольку направлен из 
Андижанского округа:

Копия секретного рапорта Андижанского уездного начальника от 20 
июня сего года за № 13 в Ферганское Областное Правление на № 12.

Доношу, что указанные в отношении Начальника Туркестанского 
районного охранного отделения от 22 декабря 1911 года за 5783 – 
кружки под названием «Гап» и «Машраб» действительно существова-
ли и сейчас существуют в Ферганской области и, в частности, в Анди-
жанском уезде, но они никогда не имели и не имеют характера кружка 
объединенного какой-либо политической, просветительной или иной 
целью. Это просто кружки лиц одинакового положения или возраста 
(численностью от 10 до 30 человек), собирающиеся в зимнее и нерабо-
чее время, к лицу, имеющему просторную квартиру (михманхану), для 
приятного времени, причем каждый член, входящий в кружок, вносит 
определенную плату от 1 до 5 руб., которая предназначается на приго-
товление кушаний. Все эти деньги передаются одному лицу, который и 
ведет расход им. По израсходовании этих денег делается новый взнос 
и т.д.

Беседы в вышеназванных кружках ведутся исключительно хозяй-
ственного и семейного характера, а также (смотря по возрасту) поют-
ся песни хором, рассказываются сказки, затем ужинают и часам к 12, а 
иногда и позднее расходятся по домам. Собираются вновь по количеству 
самих участников, или каждый день или же с известными промежутка-
ми. К весне, при начале полевых работ, кружки эти обыкновенно распа-
даются до осени.

О существовании суровой дисциплины и о том, что члены кружков 
находятся в безусловном повиновении у выборных лиц, сведения не-
правильны, так как особых выборных, кроме лиц заведывающих хозяй-
ством, в машрабах и гапах нет, каждый вступает и выбывает из кружка 
по своей доброй воле. Собираемые деньги, как упомянуто выше, расхо-
дуются только на приготовление кушаний. Уставов эти кружки тоже не 
имеют, а равно не имеют и задач: «развивать деятельность путем учреж-
дения новых кружков».

В настоящее время в гор. Андижане имеются кружки, существую-
щие несколько десятков лет и за весь этот период в деятельности их че-
го-нибудь заслуживающего внимания не было.



143

Начальнику Туркестанского Районного Охранного Отделения. №№ 
5783. 1911 года, Вр[еменно] и[сполняющий] д[олжность] Помощника 
Губернатора полковник (подпись); 

И[сполняющий] д[олжность] Советника (подпись);
Делопроизводитель (подпись). 26 июля 1912 года. № 458, гор. Ско-

белев. 
Подлинное за надлежащими подписями. С подлинном верно: и.д. 

Советника (подпись). Сверял: Делопроизводитель (подпись).

(НАУз ф. И-461, оп. 1, д. 1116, л. 80–81 об. Копия, машинопись).

Получив уже в начале мая похожие письма с красноречивыми при-
писками своего ташкентского Начальника, ротмистр Астраханцев со-
вершенно остыл к начатому им делу и свел свои обвинения к «несанк-
ционированному собранию без уведомления властей». В своем приказе 
по вверенному ему округу в Верном/Алматы (от 14 июня, 1912 года) 
он составляет документ, информирующий о передаче копий переписки в 
Окружной прокурорский надзор, со следующей формулировкой: 

«1912 года июня 12 дня, гор. Верный. 
Я, Отдельного Корпуса Жандармов Ротмистр Астраханцев, рас-

смотрев настоящую переписку, нашел, что проживавшие в гор. Верном 
Подозреваемые … [названы перечисленные выше фамилии] … выбрав 
из своей среды председателя, членов правления казначея, выработав 
устав и установив членские взносы без соблюдения на то установлен-
ных законом правил, каковое преступное деяние предусмотрено 124 
ст. Угол[овного] Улож[ения]299 ПОСТАНОВИЛ: настоящую переписку 
в порядке положения о Государственной охране прекратить и передать 
г. Прокурору Верненского Окружного Суда на зависящее распоряже-
ние»300.

Судя по копиям писем, направленным в Ташкент, Окружной про-
курор города Верный обвинений не поддержал, однако большинство 
задержанных лиц подверглись денежным штрафам и отпущены «без су-
дебного дознания»301.

299  Статья, предусматривающая уголовное наказание за организацию «несанкционированных со-
браний, сборищ и сообществ».

300  НАУз ф. И-461, оп. 1, д. 1116, л. 80 (копия, машинопись).
301  Там же. Л. 111.



144

Так закончилось дело с упомянутым заглавием «Исследование бла-
гонадежности лиц составивших в гор. Верном мусульманские кружки 
под названиями “Гап” и “Машраб”».

Подведем краткий итог. Инициатор переписки и несостоявшийся ге-
рой ротмистр Астраханцев сначала признал, что упомянутые собрания 
являются «праздничным отдыхом» (как следует из его первого пись-
ма)302, хотя уже после ареста названных лиц проявил излишнее слу-
жебное рвение и попытался превратить его в громкое дело (очевидно, 
имея в виду возможные преференции для своей служебной карьеры) с 
трактовкой: «государственная измена». Видимо, по этой причине после-
дующие данные в переписке противоречивы. Уже в следующей доклад-
ной записке членские взносы (обычные для такого рода собраний, но-
сящие частный характер и потому не подлежащих юридической оценке 
как «незаконные») квалифицируются как «сбор на определенные цели» 
с намеком, что они предназначались для передачи в Константинополь. 
Это был едва ли не самый главный предлог для задержания участников 
собрания, хотя этот пункт обвинения так и не был доказан. Затем аре-
стованных отпустили и, спустя некоторое время, вновь задержали, по-
сле того, как на докладной записке Астраханского появилась упомянутая 
приписка, намекающая на то, что Андижанское восстание начиналось 
с общины «гап» (см. выше). Ретивость жандармов остудила информа-
ция, собранная с нескольких мест, откуда поступили справки по поводу 
названных собраний, как «неполитической традиции». Интересно, что 
именно в андижанском уезде также запрошена справка о «гапах». От-
вет оттуда окончательно похоронил попытку связать это явление с Анди-
жанским восстанием 1898 года.

Заключение

Таким образом, демонизация фигуры и «дела» Дукчи Ишана про-
должала отдаваться эхом много лет спустя, который оставался самым 
показательным примером «неблагодарного фанатика-мусульманина» 
для колониальных властей303. Из представленных и других документов 
жандармского управления видно, что практически любые формы соци-
альных коммуникаций (к каковым, безусловно, следовало бы отнести 

302  НАУз ф. И-461, оп. 1, д. 1116, л. 3–4 с об.
303  Это мнение по отношению к Дукчи Ишану сохранил знаменитый эксперт по Туркестану Н.П. 

Остроумов буквально до конца 20-х годов XX века. В своих дневниках, написанных в конце 1920-х гг. 
он теми же штампами характеризует Дукчи Ишана: НАУз ф. И-1009, оп. 1, д. 98, л. 83. Пагинация 
авторская).



145

«клубные собрания» типа «гап») среди т.н. «мусульманского народона-
селения Туркестана» для специальных органов надзора и слежки оста-
вались предметом пристального внимания, которое особенно усилилось 
после Андижанского восстания 1898 года. Или, как удачно заметил 
Александр Моррисон: «…Андижанские события, казалось, подтвердили 
представления русских о присущем туркестанским мусульманам при-
родном «фанатизме» и вытекающей отсюда угрозе исламского мятежа 
и священной войны (газавата). Многие представители властей также 
утверждали, что это восстание свидетельствовало о новой, панислам-
ской угрозе…»304.

Правда, в нашем случае, мы увидели очень далекий отголосок («дол-
гое эхо») этого события. Представленный случай так же можно рассма-
тривать как личную инициативу ротмистра Астраханцева, как проявле-
ние его служебного рвения. Однако его явно недобросовестные попытки 
«раздуть» дело, подтасовав факты, не были остановлены его адресатами 
в Ташкенте, то есть его непосредственным начальством. Позже, когда в 
их распоряжение поступили упомянутые выше записки о безопасности 
традиционных «клубных собраний мусульман» (как форм социальных 
или профессиональных коммуникаций), ташкентские офицеры жандар-
мерии потеряли интерес к «делу» о гяпах в Верном.

Однако долгая и активная переписка, активный и дорогостоящий 
сбор «агентурных данных» говорит не только об особенностях работы 
органов слежки и надзора как системы, но и о вечном страхе колониаль-
ных властей перед возможными выступлениями, «подобными андижан-
скому»305. Понадобились агентурные сведения о подобных собраниях 
в других областях и уездах, чтобы понять, что обнаруженные «угрозы 
спокойствию империи оказались надуманными. Однако «дело» успело 
отнять время у массы людей и средства у государства, а в итоге, усилило 
взаимное недоверие и отчужденность между «властителями» и «подчи-
ненными».

Периодически оживляемые в среде чиновничества и колониальных 
экспертов навязчивые формулы об «исламской угрозе», о «мусульман-
ском фанатизме», или «сартизации», «татаризации» ислама у казахов, 
уместно рассматривать как следствие, прежде всего, перманентных 
вспышек тревог и страхов колониальной администрации, за которыми 
явно проглядывается ощущение ограниченности пределов своей власти 

304  A. Morrison, Sufism, Panislamism and Information Panic… Р. 277.
305  Эта формула («выступления, подобные андижанскому, возможны в будущем») из упомянутого 

отчета Духовского см.: С.М. Духовской, Ислам в Туркестане… С. 176.



146

в собственных колониях. Именно после Андижанского восстания 1898 
года былой патернализм и декларативные заявления о культурной ас-
симиляции «отсталых туземцев» отходят на задний план, уступив место 
настороженности, поиску враждебных («противоправительственных») 
действий в любых незнакомых культурных или религиозных традициях 
или обычаях, подобных тому, которые описаны выше.

Неоднократные изменения политики Российской империи по отно-
шению к исламу и исламским институтам в Туркестане или в степных 
областях и городах на территории современного Казахстана привели к 
тому, что мусульмане были включены в число «уважаемых врагов» им-
перии306, с которыми считались, но в которых привыкли видеть угрозу.

В этой связи приходится сожалеть, что в переписке не зафиксиро-
вано голосов самих участников собраний. Именно их объяснения были 
бы весьма уместны для полной реконструкции особенностей отношения 
к колониальной власти самих колонизированных, которые, однако, не 
раз проявляли готовность к сотрудничеству на условиях культурного и 
религиозного невмешательства.

306  Фраза К. Мацузато. См.: К. Мацузато, Генерал-губернаторства в Российской империи: от эт-
нического к пространственному подходу // Новая имперская история постсоветского пространства. Ка-
зань, 2004. С. 450–451.



147

Татьяна Котюкова (Москва)

ОТ ИГНОРИРОВАНИЯ И НЕДОВЕРИЯ 
К СОТРУДНИЧЕСТВУ: М.С. АНДРЕЕВ О 

НОВОМЕТОДНЫХ ШКОЛАХ В ТУРКЕСТАНЕ 

Введение

В 1915 г. в Туркестанских ведомостях вышла целая серия статей 
Михаила Степановича Андреева посвященных важным и злободнев-
ным вопросам жизни Туркестана – «Картинки из сартовской жиз-
ни»307, «Туземное кустарное производство в Туркестане»308, «Галерея 
сартовских типов»309 и др. Но важнейшим на наш взгляд был цикл ста-
тей посвященных развитию новометодных школ в Туркестане – «Но-
вометодные мактабы в Туркестане»310, «Учебники для обучения родной 
сартовской грамоте и языку»311, «Пение по сборнику песен «Адаби-
ят»»312, «Учебники по географии и арифметике»313,«Учебники для из-
учения мусульманской религии: священная история и катехизис»314 и 
наконец «Разбор остальных учебников. Взгляд на новометодные мак-
табы Мунаввар-кары Абдурашидханова. Дальнейшее существование 
новометодных мактабов»315.

Речь в них шла о работе школы самого известного в Ташкенте пе-
дагога-джадида Мунаввар Кары Абдурашидханова. Благодаря этим за-
меткам, мы можем представить атмосферу, царившую сто лет назад в 
новометодных школах Туркестана. На наш взгляд, эти статьи разрушают 
целую серию стереотипов. Например, в отличие от высокопоставленных 
чиновников туркестанской администрации, Андреев не сомневался, что 

307  Туркестанские ведомости. 6 октября. 1915. 
308  Там же. 4 октября. 1915 и др.
309  Там же. 22 октября. 1915 и др.
310  Там же. 21 октября .1915 и др.
311  Там же. 11 декабря. 1915.
312  Там же. 13 декабря. 1915.
313  Там же. 16 декабря. 1915.
314  Там же. 17 декабря. 1915.
315  Там же. 19 декабря. 1915.



148

будущее туркестанского образования, несомненно, за новометодными 
школами. И государство, и местная власть должны помочь им.

Однако, при всем обилии и разнообразии исследований посвящен-
ных вопросам образования в Туркестане, истории джадидизма, жизни 
и научной деятельности самого М.С. Андреева, статьи будущего совет-
ского академика о новометодных мактабах в главной краевой газете, их 
достижениях и проблемах, и вообще деятельность самого Андреева, как 
инспектора народных училищ, остались практически незамеченными и 
малоизученными316.

5 сентября 1884 г. на имя генерал-губернатора Н.О. фон Розенба-
ха Н.П. Остроумовым была подана записка «Общий взгляд на задачу 
русской администрации Туркестанского края в отношении к му-
сульманскому его населению».

Остроумов полагал, что туркестанской администрации предстоит 
составить из двух разнородных элементов – коренного населения ме-
трополии и коренного населения Туркестана – одно целое, «если не 
однородное, то, по крайней мере, правильное». По его глубокому 
убеждению, государственные интересы России требовали не только 
сближения, но и слияния «иноплеменных жителей Туркестанского 
края с коренным русским населением»317.

Такое сближение было возможно при наличии хотя бы одного из 
условий: единство происхождения языка; единство религии; единство 
быта. Признавая, что ничего из перечисленного не существует, Н.П. 
Остроумов указывал на сложность достижения желаемого результата. 
Поэтому, считал он, русская администрация должна «выработать та-
кие отношения к туземному населению, которые бы не особенно 
стесняли его и в то же время были бы согласны с основными госу-
дарственными интересами России»318.

А какие подходы предлагала сама мусульманская среда? Концепцию 
совместного бесконфликтного существования, нацеленного на модер-
низацию и прогресс тюрков-мусульман, с православным славянским 
большинством в Российской империи примерно в это же самое время 

316  X.Ф. Акрамова, М.С. Андреев – как инспектор народных училищ // Сборник аспирантских ра-
бот кафедры истории СССР Тадж. гос. университета им. В. И. Ленина. Душанбе, 1968. С. 43–68; Х. 
Акрамова, Н. Акрамов, Востоковед Михаил Степанович Андреев (научно-биографический очерк). Ду-
шанбе. 1973. С. 65–80; Н.У. Гафаров, Джадидизм в Средней Азии в конце ХIХ – начале ХХ в.: дисс. … 
на соиск. уч. степ. д.и.н. Душанбе, 2014. С. 22.

317  И.Л. Алексеев, Н.П. Остроумов о проблемах управления мусульманским населением Туркестан-
ского края // Сборник Русского исторического общества. Т. 5(153). Россия и мусульманский мир. 2002. 
С. 90.

318  Там же. С. 91.



149

предложил Исмаил Гаспринский. Такая общность была возможна, по 
мнению Гаспринского, в рамках «Русско-Восточного соглашения» 
– исторического союза и солидарности православных и мусульманских 
народов в масштабах Российской империи319. 

Но империя, это системное целое, поэтому любая попытка уси-
лить ее, по мнению М.А. Батунского, неминуемо требовала преодо-
ления антиномий христианство/нехристианство и православие/
неправославие. В позднеимперский период в официальном мировоз-
зрении начинало постепенно складываться представление о том, что 
все монотеистические религии образуют некую единую систему, в ко-
торой есть прямые связи и взаимодействия, очень важные для управ-
ления социальными процессами в империи320. В случае формирова-
ния такой системы, она могла стать одним из основных компонентов 
общеимперской идеологии и прийти на смену находившейся в оче-
видном кризисе пресловутой триаде – самодержавие, православие, 
народность, в рамках интеграционной модернизации, трактую-
щей христианские и нехристианские конфессии не как альтернатив-
ные/враждебные, а как взаимодополняющие. Однако эта система в 
Российской империи,  несмотря на имевшиеся условия и предпосылки, 
оформиться не  успела.

Политика, выстраивавшаяся на протяжении 50 лет в отношении 
ислама в Туркестане, не приобрела законченной формы, пройдя путь 
от концепции игнорирования ислама, до недоверия к исламу, на фоне 
пост-андижанского синдрома. Последние 17 лет существования Рос-
сийской империи туркестанская администрация прожила между этими 
концепциями, как между Сциллой и Харибдой, все настойчивее задавая 
себе, и чиновникам в Петербурге, вопрос: «Так что же делать?».

В первое десятилетие ХХ в. наметились контуры нового стратеги-
ческого подхода к решению так называемого мусульманского вопроса 
в Туркестане, согласно которому, проводником имперских интересов в 
крае должна была выступать система образования, включавшая обяза-
тельное освоение русского языка коренным населением. Именно через 
язык, а не через насаждение православия, империя предполагала ин-
тегрировать с собой огромный по территории и населению край. Наса-
ждение православия, как интеграционную практику применительно к 
Туркестану, Российская империя категорически отвергла изначально и 

319  Гаспринский Исмаил-бей, Русско-восточное соглашение // Исмаил-бей Гаспринский. Россия и 
Восток. Казань, 1993. С. 59–78.

320  М.А. Батунский, Россия и ислам. Т. 2. М., 2003. С. 401–402.



150

даже не рассматривала, понимая ее бессмысленность и утопичность321. 
Хочется отметить, что практика интеграции и сшивания большого поли-
этничного пространства через освоение русского языка, была успешно 
доведена до своего логического конца, но на иной идейно-идеологиче-
ской платформе, советской властью.

В 1908–1909 гг. туркестанский генерал-губернатор П.И. Мищен-
ко, констатируя «проявление мусульманского фанатизма», видел 
для себя два способа снизить накал ситуации: за счет поддержки тайной 
агентуры и увеличения количества русско-туземных школ.

Первая мировая война внесла свои коррективы. С конца 1914 до се-
редины 1916 гг. генерал-губернатор Ф.В. Мартсон взвешенно и серьез-
но подошел к решению мусульманского вопроса и категорически отверг 
все попытки правительства в неспокойное время заниматься нововведе-
ниями в этой чувствительной сфере. 

Необходимо отметить, что туркестанская администрация испытыва-
ла сильнейший дефицит чиновников, знавших местные языки и имевших 
востоковедную подготовку. Поэтому люди, разбиравшиеся в тонкостях 
ислама, владевшие восточными языками были буквально на вес золота. 
Одним из них был Михаил Степанович Андреев.

Он родился в Ташкенте. Учился в Ташкентской гимназии, затем 
в Туркестанской учительской семинарии. В годы учебы сблизившись 
с мударисом медресе Ишан Кули-додхо, начал заниматься арабским, 
персидским и турецким языками. С 1893 г. Андреев работал в Ходжен-
те «заведующим вечерними курсами для местного национального 
населения». В 1894–1896 гг. был практикантом по восточным язы-
кам в Ташкентской учительской семинарии и в Ташкентском реальном 
училище. Для последнего он составил учебное пособие по узбекскому 
языку. 

В последующие годы Андреев участвовал в нескольких крупных на-
учных экспедициях. В 1914 г., вернувшись в Туркестан, он получил на-
значение инспектором народных училищ Ходжентского и Джизакского 
уездов Самаркандской области. В его ведении находилось 9 русских и 
2 русско-туземные школы, а также 9 медресе и 700 мактабов. В дела 
последних вмешиваться не рекомендовалось. По другим источникам в 
его ведении находилось 15 приходских и 5 русско-туземных школ, 3 же-
лезнодорожных училища, 61 медресе и 666 мактабов322.

321  Т.В. Котюкова, «Мусульманский вопрос» и «православный ответ» в имперской политике Рос-
сии в Туркестане // Электронный научно-образовательный журнал «История». 2019. T. 10. Выпуск 8 
(82). URL: https://history.jes.su/s207987840006070-6-1/

322  Х. Акрамова, Н. Акрамов, Востоковед Михаил Степанович Андреев… С. 68.



151

Будучи человеком самостоятельно освоившим местные восточные 
языки, Андреев был последовательным сторонником необходимости их 
обязательного изучения в русских государственных учебных заведениях 
края. В начале декабря 1915 г. в Туркестанских ведомостях появи-
лась его статья «Об учебниках сартовского языка»323, посвященная 
изучению местных языков русскими детьми. Эта тема до Андреева почти 
не обсуждалась на страницах газет. Статья вызвала не только интерес 
у читателей, но и критику со стороны коллег. Так, Лев Александрович 
Зимин, известный российский востоковед, археолог и историк Средней 
Азии, высказал свое несогласие с позицией Андреева, и этот ответ был 
также опубликован324.

Зимин откровенно написал о том, что не считает Андреева человеком 
компетентным в вопросах языкознания вообще и преподавания «сартов-
ского языка» в русских учебных заведениях в частности, раскритиковав 
его, в том числе, за плохое знакомство с существующими учебниками, 
хрестоматиями и пособиями по «сартовскому языку», подготовленными 
и изданными в Туркестане. Однако, в отличие от целого ряда ученых, 
людей, несомненно, знающих и компетентных, М.С. Андреев никогда не 
позволял себе жесткой и прямой персональной критики в адрес коллег 
по востоковедному цеху.

Как отмечали все биографы, Андреев был человеком далеким от 
политики, поэтому с установлением Советской власти стал комиссаром 
народного образования Ходжентского уезда, а в ноябре 1918 г. – воз-
главил Туркестанский восточный институт.

Его активная деятельность в Туркестанском восточном институте, а 
затем на восточном факультете Среднеазиатского государственного уни-
верситет (САГУ) продолжалась более двадцати лет. В 1929 г. Андреев 
был избран в члены-корреспонденты АН СССР. 

3 ноября 1943 г. Андреев стал действительным членом (академиком) 
недавно учрежденной Академии наук Узбекской ССР. Следующие не-
сколько лет – руководил отделом этнографии Института истории и ар-
хеологии Академии наук Узбекской ССР, а в 1947 г. переехал в Душанбе, 
где занимался организацией Музея археологии и этнографии.

Скончался Михаил Степанович в 1948 г. в Душанбе. Здесь же, в Ду-
шанбе, в Институте истории, археологии и этнографии им. Ахмад До-
ниша АН Республики Таджикистан хранится его личный архив. Вторая 
часть архива ученого находится в России, в Санкт-Петербурге, в Архиве 

323  Туркестанские ведомости. 4 декабря. 1915.
324  Туркестанские ведомости. 11 декабря. 1915.



152

востоковедов Института восточных рукописей РАН. Значительная часть 
личной переписки Андреева с В.В. Бартольдом, С.Ф. Ольденбургом, 
К.Г. Зелеманом и др. отложилась в Санкт-Петербургском филиале Ар-
хива РАН.

Новометодная школа глазами империи

Сфера народного образования – была важной частью мусульман-
ского вопроса, а значит государственной политики Российской империи 
в Туркестане. В начале ХХ в. она представляла собой две параллельно 
существующие системы: русские учебные заведения и традиционные для 
мусульман мактабы и медресе.

Можно долго спорить о том, обеспечивала ли конфессиональная 
школа грамотность населения (все зависит от того, что спорящие бу-
дут понимать под грамотностью), но, бесспорно, одно: и мактабы и 
медресе давали знания, соответствующие требованиям большинства 
мусульманской уммы, позволявшие из поколения в поколение воспро-
изводить традицию. Эта система болезненно реагировала и пресекала 
любые тенденции к модернизации внутри самой себя и категорически 
не допуская их извне. Поэтому не имперская власть, а сам местный 
социум должен был предложить новую модель образования, в которой 
бы присутствовали элементы традиции, но основное внимание было 
бы направлено на модернизацию. Потребность в новой школе очевид-
но возрастала в местном социуме по мере его модернизации и разви-
тия новых, капиталистических отношений. Только новое образование 
могло из полиэтничной общности мусульман Туркестана сформировать 
нации.

Со стороны русской власти формой сближения традиции и прогрес-
са в сфере образования, во всяком случае власть рассчитывала, что это 
так, стали русско-туземные школы.

Русско-туземные школы – был общеимперским проектом, сформу-
лированным во второй половине XIX в. учителем Н.П. Остроумова Н.И. 
Ильминским, для интеграции национальных окраин в сфере народно-
го образования. В этих школах дети коренных народов Российской им-
перии обучались с русскими детьми и на русском языке, одновременно 
изучая и родной язык. Русско-туземные школы в Туркестане, учебная 
программа которых сохраняла изучение Корана, основных догматов ис-
лама и арабского языка, рассматривались как важнейший инструмент 
интеграции, с сохранением основных элементов местной, прежде всего, 
религиозной, идентичности.



153

Как ни странно, но свой интеграционный образовательный проект в 
регионе был у Православной церкви. В 1881 г. и.д. Туркестанского гене-
рал-губернатора Г.А. Колпаковский издал распоряжение, предписавшее 
всем православным священникам принимать в церковно-приходские 
школы всех желающих детей местных мусульман. Правда, инициати-
ва эта не имела значительных последствий, из-за опасений населения 
христианизации. К 1894 г. в Туркестане имелись четыре русско-мусуль-
манские церковно-приходские школы, в которых обучалось 76 учащих-
ся. Возможно, эта инициатива получила бы большее распространение, 
если бы не конкуренция с русско-туземными школами. Последние были 
более предпочтительны для мусульман, желавших получить русское об-
разование, так как в их программу входило и ознакомление с исламским 
вероучением325.

С другой стороны, в начале прошлого века во многих мусульманских 
государствах, а также во всех империях с мусульманским населением, 
активно шел процесс модернизации и реформирования традиционной 
мусульманской школы, инициированный самим мусульманским социу-
мом, столкнувшимся с осознанием своего серьезного научно-техноло-
гического отставания от европейских народов. Этот процесс являлся ча-
стью мирового тренда, который часто называли пробуждением Востока. 
Лидерами этого процесса в России стали джадиды Крыма и Поволжья. В 
учебную программу новых джажидских школ, при сохранении традици-
онных дисциплин, начинают включаться русский и другие европейские 
языки, естественнонаучные дисциплины и т.д. Джадиды, так же как им-
перская власть, выход из «исторического тупика» видели в просвеще-
нии, но с поправкой – сохранения ислама, как маркера идентичности, 
как обязательной и непременной части не только воспитательного, но 
и учебного процесса. Отказаться от конфессионального образования, 
совсем отделить религиозное образование от светского, в начале ХХ в. 
были не готовы ни джадиды, ни российский мусульманский социум.

Туркестанские джадиды признавали необходимость изучения рус-
ского языка и призывали к этому мусульман Туркестана. И это была не 
просто формальная уступка имперской власти, а осознанная необходи-
мость, позволявшая огромному региону полноценно встроиться в рус-
ский имперский дискурс догоняющей модернизации.

Новометодные мактабы появились в Туркестане в конце XIX сто-
летия. На протяжении практически двух десятилетий краевая админи-

325  Ю.С. Флыгин, Деятельность Русской Церкви на ниве просвещения в Туркестанском крае // Хри-
стианство на Ближнем Востоке. Т. 6. № 2. 2022. С. 124.



154

страция воспринимала их и относилась к ним как к конфессиональным 
школам. В рамках столыпинского курса в отношении ислама в России, 
перед туркестанской администрацией встал вопрос о контроле со сто-
роны государства за новометодными мусульманскими учебными заве-
дениями. Более того, 8 августа 1909 г. туркестанский генерал-губерна-
тор А.В. Самсонов сообщил лично премьер-министру П.А. Столыпину 
о крайнем «неспокойствии» в крае и «подъеме» в местной мусульман-
ской среде326.

Туркестанская администрация находилась в своеобразном ког-
нитивном тупике. Она не могла ответить сама себе на, казалось бы, 
 простые вопросы: как относиться к джадидским новометодным шко-
лам, так же, как к старым конфессиональным, или необходимо выра-
батывать какие-то новые подходы, в частности в вопросах контроля? 
Несут ли новые школы потенциальную угрозу русскому имперскому 
проекту в Туркестане? Джадиды-мактабдары враги или могут стать 
 союзниками?

Население оценило новые школы. В одном только старом Таш-
кенте за несколько лет открылось около 15 новометодных мактабов 
с 1,5 тыс. чел. учащихся. Но давало ли это власти основание считать 
эти школы народными? Так, в одном из писем министра внутренних 
дел Н.А. Маклакова в сентябре 1913 г. отмечалось, что в действитель-
ности нет никаких оснований считать, что новометодные школы пре-
вращаются в народные, но нет сомнения, что действия, проводимые 
сторонниками реформы школьного образования мусульман, дадут свои 
результаты327.

Не найдя определенных ответов на беспокоившие вопросы и не до-
жидаясь законодательного решения вопроса, А.В. Самсонов ввел свой, 
неофициальный контроль за мусульманскими учебными заведениями 
для постепенной подготовки населения к контролю в этой сфере со сто-
роны государства. По мнению генерал-губернатора государство должно 
было рано или поздно начать их контролировать. Самсонов распорядил-
ся каждые полгода составлять дневник посещений новометодных школ, 
начиная с 1 апреля 1911 г.328

На что в ходе проверок нужно было обращать внимание в первую 
очередь? На отсутствие в школах преподавания русского языка, на кни-

326  Д.Ю. Арапов, Система государственного регулирования ислама в Российской империи (послед-
няя треть XVIII – начало XX вв.). М., 2004. С. 221–222.

327  З.Э. Халилова, История реформирования мусульманского образования в имперском Туркестане: 
проблемы подготовки национальных учебников и педагогики // Minbar. Islamic Studies. 2022; 15(3):657.

328  НАУз ф. И-461, оп. 1, д. 1116, л. 70.



155

ги турецкого издания, запрещенные российской цензурой, на количе-
ство преподавателей-татар. Проверяющий должен был отрабатывать 
официальные и неофициальные сообщения о нарушениях во внутрен-
нем укладе жизни учебного заведения, если, по его мнению, они проти-
воречили государственным интересам329.

Необходимо отметить, между туркестанскими новометодными 
мактабами и татарскими новометодными мактабами существовали 
тесные связи, а татарский фактор сам по себе играл очень важную 
роль в национальной политике Российской империи в Туркестане. Рост 
его влияния, с одной стороны, сдерживал власти, с другой, местные 
традиционалисты-консерваторы, для которых не только татарская ин-
теллигенция, но и татарское мусульманское духовенство было слиш-
ком прогрессивным и модернистским, особенно в части отношения к 
женскому вопросу.

Так, в 1913 г. в оренбургском журнале Шура, вышла статья Ахмул-
лы Хайрулло «История джадитского метода в Туркестанской об-
ласти». В статье рассказывалось о татарине Салахитдине, прибывшем 
в город Коканд, обучать местных детей «методу савтия» (звуковой 
метод. – Т.К.). Его отец был уроженцем Симбирской губернии, однако 
долгие годы проработал учителем в селе Аджи в окрестностях Коканда. 
Учитель Салахитдин быстро заслужил авторитет в местной мусульман-
ской среде. Обучаемые им дети уже спустя полгода демонстрировали 
хорошую успеваемость. «Присутствовавшие на экзамене татары 
и сарты, – рассказывалось в статье, – были удивлены тому, как 
восьми и девятилетние дети умели хорошо писать, читать кни-
ги, знали счет, владели знаниями по географии и истории, умели 
красиво декламировать Коран, читать молитвы...»330. Число детей 
в школе Салахитдина постоянно увеличивалось. Но с 1 января 1911 г., 
согласно новому законодательству, ученик и учитель в мактабе должны 
были быть одной национальности и татарские учителя больше не могли 
обучать детей туркестанских мусульман.

С одной стороны, мы можем трактовать подобное решение власти 
как охранительное и алармистское, демонстрировавшее бессилие перед 
укреплявшим свое влияние татарским имперским проектом в Рос-
сии. Однако, если попытаться абстрагироваться от историографической 
аксиомы, возраст которой уже преодолел столетний рубеж, татаризация 

329  Там же. Л. 70 об.
330  А. Расулов, А. Исокбоев, Д. Насретдинова, Татары в Туркестане на изломе эпох. Начало ХХ 

века. Казань: ИЯЛИ, 2021. С. 109–111.



156

системы новометодного образования, представленная двумя важней-
шими компонентами – учитель и учебник, – могла на практике только 
углубить раскол, уже имевшийся внутри мусульманского туркестанско-
го социума, и принятое решение по сдерживанию татарского влияния 
имело, одновременно, и ряд позитивных последствий. Учителя-татары 
и открытые ими татарские новометодные школы, были более конкурен-
тоспособны. Своеобразный протекционизм со стороны государства, тем 
не менее не исключавший общения и обмена опытом между татарской 
и туркестанской джадидскими средами, на наш взгляд, в значительной 
степени способствовал развитию и укреплению как самого туркестан-
ского джадидизма, так и национальных модернизационных проектов на-
родов Туркестана.

Насколько вводимая мера по контролю за мусульманскими учеб-
ными заведениями могла быть эффективна, и от кого или от чего эта 
эффективность зависела? Н.П. Остроумов отвечает на этот вопрос ко-
ротко: «Вся польза от проектируемой меры будет зависеть от личного 
усердия и такта лиц, инспектирующих школы»331.

Персидская и младотурецкая революции первого десятилетия ХХ 
в. усилили интерес российского правительства к внутреннему Востоку. 
Одним из направлений национальной политики стала борьба с панис-
ламизмом и пантюркизмом, под которым в России понималось всякое 
проявление культурно-политического самосознания мусульман. По-
этому не редко в сознании чиновников происходило слияние всех «из-
мов» – джадидизма, панисламизма, пантюркизма – в одно целое, очень 
враждебное по отношению к Российской империи явление, способное 
дестабилизировать ее изнутри и помешать начавшимся процессам поли-
тической, экономической, социокультурной модернизации и интеграции 
Туркестана в большое имперское пространство, в котором и заключался 
смысл политики обрусения (не путать с русификацией).

Опасения не были случайными или совершенно беспочвенными. В 
1909 г. в Константинополе было основано Научное Бухарское общество, 
которое явилось органом отдела народного просвещения младотюркско-
го комитета Единение и Прогресс. При его посредничестве турки под-
держивали сношения с Бухарой и Кашгаром, действуя тем самым в 
«мягком подбрюшье» России и Китая, где вербовали учеников, которых 
затем размещали в военных и других правительственных школах Кон-
стантинополя. По донесениям Российского императорского посольства 
в Константинополе, помимо общей программы преподаваемых предме-

331  НАУз ф. И-461, оп. 1, д. 1116, л. 70 об.



157

тов, ученикам внушались «все ходячие идеи панисламизма и Турецко-
го шовинизма»332.

Местное экспертное сообщество, в частности Н.П. Остроумов, не 
исключало личных связей мактабдаров новометодных школ, в отличие 
от мактабдаров старых школ, с Турцией, хотя прямых доказательств пре-
доставить не могло. Как полагал Николай Петрович, некоторые учителя 
новометодных мактабов «находятся, если не в прямых сношениях с 
Турецким просветительским комитетом «Единение и Прогресс», 
то в идеологической и нравственной зависимости от последне-
го»333. 

Обычно, там, где открывалась новометодная школа, дети из старых 
школ переходили в нее, и старые школы, оставшись без учеников, вы-
нуждены были закрыться. М.С. Андреев отмечает, что в квартале Ка-
тар-Тал334 старого Ташкента до открытия новометодного мактаба Му-
наввар-кары существовало четыре мактаба старого типа, а потом не 
стало ни одного – все дети квартала перешли в новую школу335.

Это нередко вызывало в среде мактабдаров нездоровую конкурен-
цию и, как следствие, доносы друг на друга. Помимо противостояния 
традиция/модернизм, существовала конкурентная борьба внутри 
самой среды мактабдаров-джадидов. В краевую администрацию регу-
лярно поступали анонимные письма, как на русском, так и на узбекском 
языках, сообщавшие о крамоле и антиправительственной пропаганде в 
новометодных школах. Некоторые из них сохранились. Они могли быть, 
с одной стороны, отражением вражды на почве конкуренции, с другой – 
заказными провокациями. 

Например, в 1909 г., вероятнее всего по сфабрикованному доносу 
(написан на узбекском языке и от имени мусульманского населения), 
депутат II Государственной думы от Туркестана Абдувахит Кары Аб-
ду-Рауф Кариев был обвинен в пропаганде националистических и се-
паратистских идей  и арестован. К доносу был приложен текст воззва-
ния, которое будто бы писалось и распространялось Кариевым. В нем от 
имени партии социалистов-революционеров излагалась мысль, что царь 
хочет отобрать у мусульман землю и передать ее русским переселенцам, 
а избирательного права Туркестан лишили для того, чтобы об этом без-
законии не узнали336 .

332  НАУз ф. И-461, оп. 1, д. 1260, л. 18.
333  Там же. Л. 11.
334  Ныне ул. Катартал г. Ташкента.
335  Туркестанские ведомости. 21 октября. 1915.
336  К. Икрамов, Дело моего отца. М., 1991. С. 82



158

Вернувшись в 1907 г. после роспуска Думы в Ташкент, Кариев опять 
стал преподавать при мечети. И до 1909 г., как, впрочем, и ранее, не по-
падал в поле зрения охранки. Вместе с Кариевым были арестованы еще 
четыре преподавателя мусульманских школ Ташкента337.

Кто же мог написать донос на Кариева и других ташкентских мулл? 
Один из задержанных по делу Кариева высказал предположение, что 
это мог сделать коллега по педагогическому цеху Мунаввар Кары Аб-
дурашидханов или кто-то из его ближайшего окружения. Сам Кариев 
на допросе называл другое имя – Таджибай Иса Мухаммедов. 9 фев-
раля 1909 г. последнего допросили в качестве свидетеля. Мухаммедов 
подтвердил факт вражды с Кариевым, но про антиправительственную 
деятельность последнего не сказал ни слова338. В итоге Кариев был все 
же выслан на 5 лет в Тульскую губернию.

3 сентября 1910 г. и. о. главного инспектора народных училищ Турке-
станского края Н. П. Остроумов направил управляющему Канцелярией 
туркестанского генерал-губернатора В. А. Мустафину перевод аноним-
ного письма, где подробно описывалась «противоправительствен-
ная деятельность старшего учителя новометодного мактаба 
Ташкента Мунаввар Кары Абдурашидханова».

В анонимном письме Мунаввар Кары приписывались различные 
«неблагоприятные» для русской власти действия, сведения о которых 
появлялись не только в русских мусульманских газетах, но и в турец-
ких 339.

С другой стороны, согласно агентурным сведениям охранки, Му-
наввар Кары предстает перед нами как сторонник русского присутствия. 
Первое время, когда Мунаввар Кары ввел в своей школе преподавание 
русского языка, его называли кяфир-кары340. 

У Абдурашитханова, безусловно, были недоброжелатели в консер-
вативной среде мактабдаров. Так, Остроумов отмечал, что рассчитывать 
на сочувствие местных жителей Мунаввар Кары пока не может, по-
скольку он «был бит туземцами за одну свою статью, в которой 
резко отзывался о туземных учителях (мударрисах)» 341. При этом 
у него вполне могли быть недоброжелатели и в ближайшем окружении. 
Ясно одно – Абдурашидханов находился под пристальным вниманием 

337  Там же. С. 65–66.
338  Там же. С. 71–76.
339  НАУз ф. И-461, оп. 1, д. 948, л. 20.
340  НАУз ф. И-461, оп. 1, д. 2144, л. 51.
341  НАУз ф. И-461, оп. 1, д. 57, л. 605 об.



159

не только лиц, отвечавших в крае за мусульманский вопрос, но и оппо-
нентов из местной мусульманской среды.

Сообщения о крамоле в среде мактабдаров-новометодников прихо-
дили и на русском языке. Например, в ноябре 1908 г. инспектор Таш-
кентской учительской школы Александр Горичкин, состоявший в распо-
ряжении ревизовавшего Туркестан К. К. Палена, писал тому в донесении 
о существовании в Туркестанском крае тайной мусульманской организа-
ции, поставившей перед собой задачу «путем открытия новометод-
ных школ воспитывать мусульманское юношество на идеях соз-
дания в будущем мусульманского государства» 342.

Интересна оценка Андреева конкуренции между старыми и новыми 
школами, которую он назвал враждой старой и новой партий. Здесь 
особенно важно подчеркнуть, что Андреев был первым представителем 
нового, второго поколения региональных экспертов. В отличие от 
представителей первого поколения – Н.П. Остроумова, В.П. Налив-
кина, Н.С. Лыкошина и др., он родился и вырос в Туркестане, поэтому 
смотрел на ситуацию через иную, отличную оптику.

В статье «Сартовская печать. Вражда новой и старой пар-
тий»343, Андреев считал, что под давлением трех причин – русского 
культурного влияния, татарской прессы (татарского культурного влия-
ния), и новометодных школ, – мусульмане Туркестана раскололись на 
две партии: тараккинцев (прогрессистов) и приверженцев старого 
уклада. Тараккинцев было немного. Основу партии составляла бедная 
молодежь, учителя новометодных школ, приказчики, мелкие служащие, 
переводчики и т.д. В большинстве они владели русским языком и были 
хорошо знакомы с современной татарской литературой. Тараккинцы 
преследовали общекультурные цели: объявили войну косности, отста-
лости, фанатизму, вели борьбу со старыми обычаями (например, с ба-
чибазством) и начали говорить о раскрепощении женщин. Свои идеи 
прогрессисты распространяли для детей – через новометодные школы, 
для взрослых – через газеты и театр.

Основу старой партии составляли казии, мударрисы, муллы, има-
мы, домуллы старых школ, ишаны, баи и необразованные слои обще-
ства. Девиз этой партии – неприкосновенность шариата и жизнь в 
неизменной чистоте по заветам отцов и прадедов. 

Андреев отдавал себе отчет, что ломка «с плеча старинного укла-
да туземной жизни» окажется в конечном итоге не эффективной, 

342  РГИА ф. 1396, оп. 1, д. 391, л. 82.
343  Туркестанские ведомости. 5 октября. 1915.



160

а для настоящих изменений нужны постепенность и время344. Он был 
убежденным сторонником постепенных и поэтапных реформ. Однако 
тараккинцам, по понятным причинам, хотелось как можно скорее до-
биться очевидных и ощутимых изменений в жизни местного мусульман-
ского социума.

Между тем, туркестанская администрация, продолжая поиск ответа 
на вопрос, что делать с новометодными школами, решила изучить за-
рубежный опыт. По просьбе туркестанского генерал-губернатора, Де-
партамент духовных дел инославных исповеданий запросил у россий-
ских дипломатов информацию: как обстоят дела с конфессиональными 
мусульманскими школами в Британской Индии, Французском Алжире 
и Австро-Венгерской Боснии; осуществляется ли за ними правитель-
ственный контроль и в чем он выражается; утверждаются ли кем-либо 
учебные программы и т.д.345

Оказалось, в Алжире мусульманские школы находятся под контро-
лем французского правительства. Оно назначает инспекторов и учите-
лей. Школы открываются по распоряжению так называемой Админи-
страции местных дел, она же утверждает программы, выработанные при 
участии местной Академии народного просвещения346. Преподаватели 
во всех школах назначаются. Для заведывания делами мусульман в Ал-
жире существует особое учреждение. Ему подчинены все мусульманские 
школы, в которых преподавание производится на родном языке. Низших 
мусульманских школ-мактабов в Алжире 283, высших-медресе – 3. 
Кроме того, существуют особые школы, где изучают исключительно Ко-
ран. Только в последнее время в мактабах введено преподавание фран-
цузского языка. В медресе преподают по-арабски, изучают арабскую 
литературу, мусульманское право и религию. Средних и высших учебных 
заведений на местных языках не существует. Лучшим средством борьбы 
с панисламизмом французы считали строгий государственный контроль 
за педагогическим составом347.

Из Сараево сообщали, что мусульманскими школами в Австро-Вен-
грии заведует Вакфное управление. Низшие духовные школы пра-
вительством не контролируются. Надзор выражается в присутствии 
инспектора на экзаменах. Школы смешанного характера и высшая 
шариатская контролируются на общих основаниях, т.е. правительство 
утверждает программы, учителей, посылает ревизоров. Открытие новых 

344  Туркестанские ведомости. 5 октября. 1915.
345  АВПРИ ф. 147, оп. 485, д. 1256, л. 284.
346  Там же. Л. 298.
347  Там же. Л. 337–378.



161

школ требует предварительного разрешения властей. Панисламистско-
го течения в Боснии пока не замечено348. Мусульманская община, как 
и сербско-православная, имеет автономное управление, состоящее из 
духовных и светских выборных лиц. Самоуправление распространяется 
исключительно на религиозные дела, управление вакфами и религиоз-
ное образование. Управляя духовным имуществом, правительство осу-
ществляет финансовый контроль. В делах конфессионального образова-
ния контроль зависит от статуса школы.

Кроме этих частных постановлений, есть законодательные нормы, 
которые гарантируют правительству, что преподавание в мусульманских 
школах не будет идти в нежелательном для государства ключе. Напри-
мер, везде запрещено преподавать по запрещенным цензурой книгам. 
Причем правительство всегда может влиять на умонастроения учеников 
через представителей духовенства, находящихся от него в администра-
тивной и материальной зависимости349.

В мусульманской части Индии существовало три категории конфес-
сиональных школ находившихся: в ведении местных властей, универси-
тетов и никем не контролируемые, так называемые «свободные». Пер-
вые две категории открываются с особого разрешения правительства и 
должны следовать программам, утвержденным Британской академией. 
Третья совершенно самостоятельна. За благонадежностью первой сле-
дит местная администрация, второй – учебное начальство, третьей – 
полиция350.

Таким образом, система конфессионального мусульманского обра-
зования в империях с поликонфессиональным населением, везде кон-
тролировалась государством, причем значительно сильнее, чем в Рос-
сийской империи образца 1910-х гг.

В течение 1911 г. недостающая законодательная и нормативная база 
для осуществления контроля за новометодными школами в Российской 
империи была разработана и принята Министерством народного про-
свещения и Государственной думой. Для ее применения в Туркестане 
в январе 1912 г. краевой администрацией были составлены основные 
правила: открытие новометодных мактабов с началами общеобразова-
тельных знаний допускалось только с разрешения краевой инспекции 
народных училищ; учителя в школах должны были быть той же наци-
ональности, что ученики; в новых школах рекомендовалось изучать 

348  Там же. Л. 299.
349  АВПРИ ф. 147, оп. 485, д. 1256, л. 336.
350  Там же. Л. 303.



162

русский язык; при открытии школ требовалось представить программы 
учебных курсов, с обязательным указанием рекомендуемой учебной ли-
тературы к ним351. Эти правила, в которых видно совершенно объясни-
мое стремление власти упорядочить новые формы мусульманской шко-
лы, разумеется, распространялись не только на открывающиеся, но и на 
уже существующие учебные заведения. 

Согласно всеподданнейшему отчету Министерства народного про-
свещения за 1913 г. в Туркестане насчитывалось 6 022 мактабов, из 
9 723 имевшихся в империи, 445 медресе, из 1 064 действовавших по 
стране352. Остроумов на 1912 г. приводит несколько иные цифры, но того 
же порядка – мактабов 7 290, медресе 376353.

Контроль должен был кто-то осуществлять. Поэтому в 1913г. меж-
ду Главным инспектором народных училищ Туркестанского края и Де-
партаментом народного просвещения Министерства народного просве-
щения империи велась переписка об учреждения в крае четырех новых 
должностей инспекторов училищ с целью усиления контроля над суще-
ствующими школами.

Был еще один немаловажный нюанс. На мактабы и медресе в 
Туркестане государство не выделяло ни копейки, когда как на церков-
но-приходские школы ежегодно отпускались средства из государствен-
ного бюджета. Такое положение дел было логичным в рамках политики 
игнорирования. Изменение политики и усиление контроля должны 
были привести и к появлению новой статьи государственных расходов 
в бюджетной росписи Туркестанского генерал-губернаторства. Так в 
1915 г. на нужды народного образования было выделено 1 084 082 
руб., при общекраевом бюджете в 44 570 399 руб., что составляло 2 
процента354.

Таким образом, туркестанская администрация не была противником 
новометодных школ в принципе. Ее настораживало усиливавшееся с 
каждым днем влияние джадидов, в том числе посредством новых школ, 
на умы и настроения коренного населения, на фоне наметившейся тен-
денцией к снижению в целом политической лояльности к русской власти 
в регионе.

В свою очередь джадидов-мактабдаров в известной степени нас-
тораживал неожиданно возникший контроль со стороны государства. 

351  АВПРИ ф. 147, оп. 485, д. 1116, л. 60.
352  Россия накануне Первой мировой войны (Статистико-документальный справочник). 

М., 2008. С. 334.
353  А. Миклашевский, Социальное движение 1916 г. в Туркестане // Былое. № 27–28. 1924. С. 241.
354  Х. Акрамова, Н. Акрамов, Востоковед Михаил Степанович Андреев… С. 68.



163

Объяснить это можно, с одной стороны, традиционной закрытостью 
мусульманского общества и нежеланием допускать в святая-святых – 
вопросы воспитания – иноверцев. С другой, как показывают докумен-
ты, нередко мактабдарам было что скрывать от государства: не всем и 
не всегда удавалось различить грань между новаторскими методиками 
в области педагогики, и антиправительственной деятельностью.

Начавшаяся Первая мировая война выдвинула на первый план 
для туркестанской администрации решение иных вопросов. Хотя не-
посредственные боевые действия России на Кавказе против Осман-
ской Турции, только усиливали опасения обнаружить в своем тылу, в 
том числе в Туркестане, пятую колонну противника. «Шпиономания» 
и «охота на ведьм» в буквальном смысле стали повседневностью, в 
которой, как в вязкой трясине, тонуло Туркестанское районное охран-
ное отделение.

Не найдя однозначного ответа на вопрос – новометодные школы – 
это плохо или хорошо, – краевая администрация сделал ставку на рус-
ско-туземные школы, с одной стороны, и налаживание системы контро-
ля за новометодными школами, с другой.

Анализ опубликованного в Туркестанских ведомостях цикла статей 
М.С. Андреева, речь о котором пойдет ниже, позволяет сделать вывод, 
что со стороны краевой администрации или, как минимум, отдельных чи-
новников регионального ведомства народного просвещения, в частности 
Андреева, неожиданно наметилась тенденция к возможному сближению 
с джадидами-мактабдарами.

Новометодная школа глазами Андреева

В январе 1914 г. одна из четырех новых штатных должностей ин-
спектора народных училищ досталась Андрееву. Став инспектором на-
родных училищ 2-го района Самаркандской области, он поселился в 
Ходженте. 

В 1915 г. в газете Туркестанские ведомости вышло несколько ци-
клов статей Андреева, посвященных широкому спектру вопросов жизни 
и быта местного мусульманского населения, которые будущий академик 
скромно подписывал "Гр. Андреев".

В одном из циклов речь шла о работе одной из новометодных школ 
самого известного в Ташкенте педагога-джадида – Мунаввара Кары Аб-
дурашидханова.

Абдурашидханов, получив прекрасное конфессиональное образова-
ние, одним из первых в 1901 г. открыл у себя дома новометодную школу. 



164

Позже он открыл в старогородской части Ташкента еще несколько ана-
логичных школ355.

Для этих школ он сам писал учебники и пособия: азбуку «Адиби-
аввал»356, книгу для чтения «Адибисоний» для 2 класса, учебник «Ер 
юзи», составил хрестоматию «Сабзазор» для 3–4 классов из произве-
дений Мухаммадшарифа Суфизаде, Хамзы Хакимзаде Ниязи и других 
поэтов, перевел с татарского языка «Таджвид», написал на узбекском 
языке и опубликовал учебник «Хаваджидиния», в котором объяснялись 
религиозные правила. Мунаввар Кары также являлся одним из авторов 
учебника узбекского языка для 2–5 классов.

Среди перечисленных учебников особое значение имела книга 
«Адибиаввал» («Первый учитель»). Напечатана она была в типогра-
фии Арифджанова в Ташкенте и переиздавалась несколько раз. По сво-
ей сути это была азбука. Однако Мунаввар Кары расположил арабские 
буквы не в алфавитном порядке, а по легкости произношения и напи-
сания. «Адибисоний» («Второй учитель») объясняла проблемы воспи-
тания и морали в тесной связи с шариатом, являлась логическим про-
должением первой книги, но в отличие от нее использовала фольклор. 
«Адибисоний» заметно отличался от аналогичных учебников, созданных 
в то время. В нем Мунаввар Кары впервые в Туркестане применил на 
практике метод наглядности, оформив книгу рисунками.

Мунаввар Кары одним из первых среди джадидов издал в 1908 г. 
учебник «Ер юзи» («География» или «Природоведение»), предназна-
ченный для учащихся 3–4 классов. Стоит отметить, что этот учебник 
использовался в школах Узбекистана как основной до 1929 г. «Хавад-
жидиния» был написан в 1908 г. Основное назначение учебника – об-
учение учащихся 3 и 4 классов религиозным правилам. Вторая часть 
книги называлась «Шариати исломия», в ней излагались правила ша-
риата357.

Новые школы были частными. Учителя в них, как и в старых шко-
лах, фиксированного жалованья не получали. Плата взималась с учени-
ков с учетом возможностей родителей: от 50 коп. до 1 руб. 50 коп. в ме-
сяц. Родители сами приобретали учебники и школьные принадлежности. 
Ежемесячные траты в среднем составляли 15–20 коп.

Четверть учащихся, – дети бедняков, – в новометодных школах об-
учались бесплатно и получали от школы учебники, тетради и т.д. Такая 

355  Д.А. Алимова, История как история, история как наука. Феномен джадидизма. Т. 2. Ташкент, 
2009. С. 169–170.

356  Здесь и далее названия приводятся в транслитерации М.С. Андреева.
357  Д.А. Алимова, История как история, история как наука… С. 169–170.



165

благотворительность, как правило, поддерживалась состоятельными 
родителями других учеников. 

В первом 2-х классном мактабе Мунаввара Кары в Ташкенте обуча-
лось 150 человек. Из них 80 – бесплатно. Плата за обучение приносила 
мактабу ежемесячно 75–80 руб. От благотворительного мусульманско-
го общества "Помощь" каждый месяц школа получала субсидию в раз-
мере 50 руб.

Ежемесячные расходы по содержанию школ выглядели следующим 
образом: учитель русского языка получал 25 руб., законоучитель – 20 
руб., преподаватель арабского и персидского языков – 15 руб., учитель 
грамоты в младших отделениях – 10 руб., расход на учебные принад-
лежности для бедных детей – 5–6 руб. Оставшиеся 40–45 руб. Мунав-
вар Кары делил между собой и своими главными помощниками. Возна-
граждение учителя новометодной школы в среднем составляло 20–30 
руб. в месяц358.

Небольшой доход школы складывался и из добровольных пожерт-
вований родителей богатых учеников и пожертвований состоятельных 
граждан. Все школьные торжества выпускные и переводные экзамены, 
поездки учеников весной на саил359, а также экстраординарные расхо-
ды – приобретение парт, учебных пособий и т.д., производились за счет 
именно этих поступлений.

В школу принимались дети от 8 до 12 лет. При поступлении в школу 
обязательным было согласие не только родителей, но и самого ученика. 
Каждого поступавшего в школу знакомили со школьными правилами. 
За нарушение дисциплины и правил предусматривались наказания. По 
сравнению со старой школой наказания были гуманными: легкий вы-
говор, замечание, стояние в углу, оставление после уроков и лишь при 
тяжелых поступках удаление из школы. Оскорбления и побои строго 
воспрещались360.

Еженедельно созывался педагогический совет, на котором обсужда-
лись текущие вопросы школьной жизни. В каждом классе велся класс-
ный журнал, в котором отмечались отсутствующие и пройденное за день. 
В нем же ежемесячно проставлялись отметки об успеваемости по пяти-
балльной системе.

В день проводилось не более пяти уроков. Занятия начинались с по-
ловины девятого и заканчивались в три часа. Продолжительность урока 

358  Туркестанские ведомости. 21 октября. 1915.
359  Саил – весенний праздник (День цветов) – у таджиков и узбеков Бухары, Самарканда, Ход-

жента, Ура-Тюбе. В этот день устраивались народные гуляния и собирались цветы (маки и тюльпаны).
360  Туркестанские ведомости. 23 октября. 1915.



166

составляла 50 минут; перемены – 10 минут, а большая перемена дли-
лась целый час. На большой перемене учащиеся обязательно во главе 
со своими учителями здесь же в школе на особой закрытой площадке 
совершали намаз.

Учителя ежедневно дежурили в школе по очереди. В их обязанности 
входило наблюдение за оставленными после уроков детьми за плохое 
поведение и неуспеваемость. Кроме дежурного учителя назначались де-
журные ученики, которые следили за чистотой классов и подачей звон-
ков. Сторожей в школах не было.

Ученики сидели за 4-х местными партами. Классы были оборудова-
ны классными досками, столом и стулом для учителя.

Важнейшей частью новой системы обучения в мактабах Абдураши-
дханова были учебные программы. Программа для всех одноклассных 
новометодных мактабов была единой, выработанной Муновваром Кары 
на основе программ татарских школ центральной России, с небольшими 
изменениями и дополнениями.

При составлении программы для двухклассной школы Абдураши-
дханов руководствовался программой двухклассного русского приход-
ского училища. В одноклассных мактабах, главным образом, изучали 
родную грамоту, счет и вероучение. В двухклассных – добавлялись об-
щеобразовательные предметы и обязательное ежедневное двухчасовое 
изучение русского языка. Как пробный предмет во всех классах новоме-
тодной школы Мунаввара Кары была введена гимнастика. Но родители 
выступили против, боясь, что их детей учат гимнастике для того, чтобы 
потом призвать в русскую армию. Родители начали забирать детей из 
школы. Абдурашидханову пришлось этот полезный предмет убрать из 
школьной программы361.

Очевидно, что учебная программа новометодной школы Абдураши-
дханова была максимально приближена к русским реальным училищам, 
которые стали для педагога своеобразным образцом. Сама методика 
преподавания также была ближе к русской светской школе, чем к му-
сульманской религиозной. 

Особое внимание при анализе учебной программы новометодного 
мактаба Мунаввара Кары Андреев уделил наличию такого обязательно-
го предмета, как пение. Проведению уроков пения он посвятил отдель-
ную статью в цикле «Новометодные мактабы в Туркестане» под назва-
нием «Пение по сборнику песен Адабият»362.

361  Туркестанские ведомости. 21 октября. 1915.
362  Туркестанские ведомости. 13 декабря. 1915.



167

По мнению Андреева, первоначально пение носило исключительно 
религиозный характер. Под руководством домуллы ученики пели речи-
тативом главы из Корана, духовные стихи поэтов Хувайдо, Машраба и 
др. Но постепенно содержание песен стало принимать все более и более 
светский характер.

Для ведения уроков пения в новометодных мактабах в 1909 г. Абдул-
ла Авлони составил особый сборник стихов-песен «Адабият», в который 
включил произведения разных авторов.

Во введении к «Адабият» Авлони писал: 

Старая тенденция вести обучение родной грамоты по непо-
нятным книгам – учебникам на персидском языке канула в Лету; 
на смену таким книгам явились учебники, отвечающие всем тре-
бованиям современной педагогики. Новые учебники не только 
скорее обучают родной грамоте, но и резко развивают умственно 
и нравственно и приобщают учащихся к мировой мусульманской 
культуре. Эти книги написаны Мунавваром Кары Абдурашидха-
новым. Вот они – «Адибиаввал», «Адибисоний» и мн. др. Учебни-
ки эти написаны прозой. Для знания же механизма стихотворной 
речи и вообще для знакомства с поэзией пока еще не существует 
особого учебника. Вот поэтому я издал свой «Адабият»363.

Начинается сборник величанием Бога, Пророка, мактаба, книги. 
Потом идет целый ряд обращений к детям, в форме назиданий и сове-
тов.

В песнях пелось о том, что в Туркестане нет ревнителей науки, нет 
хороших школ: мусульмане здесь завязли в грязи невежества и стали 
не способны к пробуждению. Пели ученики, сидя на партах. Обычно 
один из учеников с хорошим голосом солировал. По окончании куплета 
солистом, все дети хором подхватывали и дружно повторяли стихи.

Андреев отмечал существование двух мотивов. Один – громкий с 
ускоренным темпом и высокими нотами. Он служил для бодрых па-
триотических песен. Другой мотив более тягучий. С грустными тро-
гательными перепевами и низкими нотами. Им пелись песни назида-
тельного содержания. Каждая песня имела назначение: одни пелись 
при посещении мактаба, например, важным духовных лицом, другие 
– повседневно. Существовали школьные гимны и каждый школьник, 

363  Там же.



168

поступающий в мактаб, обязательно должен был выучить эту песню. 
Были песни посвященные «сартовскому народу».

Андреев считал, что в стихотворениях из сборника, составленного 
Авлони, отразилось душевное настроение туркестанских мусульман. На-
род пробуждался, в нем начинало «шевелиться национальное чувство», 
он тянулся к просвещению364.

Для изучения персидского языка в школах Мунаввара Кары также 
была составлена специальная грамматика и хрестоматия.

А вот для прохождения краткого курса физики, геометрии, гигиены, 
арабского языка отдельных учебников на узбекском языке еще не суще-
ствует. Эти предметы преподавались исключительно по руководствам, 
составленным на татарском языке для казанских и оренбургских ново-
методных мактабов. Большею частью, это были книги, переведенные 
с русского на татарский язык. Так, учебник геометрии был переведен с 
краткого руководства по геометрии А. Давыдова, а руководство по изу-
чению гигиены – с учебника доктора О. Федорова и т.д.365

На фоне огромного количества позитивных моментов, отмеченных 
Андревым, было то, что ему не понравилось в школе Мунаввара Кары, 
и как педагогу, и как государственному чиновнику. Так у Андреева воз-
никли вопросы при посещении урока географии, который вел сам Му-
наввар Кары. Учебниками служили две книги: Абдульрашида Фахрид-
динова «Расми джуагрофия» (Физическая география) на татарском 
языке, малопонятном, по мнению Андреева, ученикам, с рисунками; и 
пособие самого Мунаввара Кары Абдурашидханова «Ер юзи», состав-
ленное на узбекском языке. Андреев-педагог поделился замечаниями 
с читателями Туркестанских ведомостей относительно содержания 
учебника «Ер юзи»: 

«Говоря о самом незначительном государстве, например о 
Судане, или Алжире в Африке – Абдурашидханов, прежде всего, 
сообщает – правление в стране принадлежит тому-то; му-
сульман столько-то. Для автора, как мусульманина эти данные 
самые главные. Своей книгой он хочет дать не только учебник 
географии вообще, но, главным образом, статистические сведе-
ния о численности мусульман всего мира, их местонахождении и 
подчинении тому-то. А это придает особую окраску всей книге 
и делает ее не только простым школьным учебником географии, 
но и каким-то мусульманским географическим справочником, да-

364  Туркестанские ведомости. 13 декабря. 1915.
365  Туркестанские ведомости. 19 декабря. 1915.



169

ющим подробные статистические сведения о всех мусульманах. 
Отсутствие рисунков для пояснения текста и шаблонный пе-
речень только одних стран и государств и притом с особой му-
сульманской подкладкой, делает учебник сухим, неинтересным и 
трудно усваиваемым»366.

С точки зрения Андреева-чиновника такой учебник не может прине-
сти никакой пользы русским интересам в Туркестане. Поскольку в нем 
о России говорится столько же, сколько о других государствах, притом 
эти сведении носят характер не географический, а лишь статистически 
справочный367. 

Андреев полагал – внутреннее выстраивание новометодных макта-
бов еще только начинается, и с каждым годом будут появляться все но-
вые и новые учебники и книги. Однако пока образцом для составления 
новых учебников служила татарская педагогическая литература368.

Андреев делился с читателями Туркестанских ведомостей не 
только своими личными наблюдениями и оценками. Он дал возмож-
ность познакомиться со взглядами на новые школы самого медиатора 
этого дела в Туркестане – Мунаввара Кары Абдурашидханова. В одной 
из статей Андреев передает содержание своей беседы с Абдурашидха-
новым. Мунаввар Кары рассказал о причинах побудивших его заняться 
педагогикой и реформой системы образования: 

«Лично сам я прошел трудный путь в жизни. Чтобы научить-
ся чему либо, мне пришлось немало пробыть в медресе Ташкента, 
а потом проучиться долгое время в Бухаре. И все же, несмотря на 
долголетнее изучение наук в медресе, я многого необходимого для 
жизни не получил. Вот тогда на меня и напала мысль – найти 
лучший путь, который мог бы легко и скоро привести к позна-
нию всего того, что изучается в медресе. Мне хотелось создать 
небольшое, школьное медресе, но на фундаменте современной пе-
дагогики с новейшими руководствами. Тип такой мусульманской 
школы уже существовал в России – оренбургские и казанские 
двухклассные новометодные мактабы. Восемь лет тому назад 
(1907 г. – Т.К.) вместе с учителями, которые и до настоящего 
времени продолжают работать в открытом мною мактабе, я 
начал школьное строительство новой мусульманской школы в 

366  Туркестанские ведомости. 16 декабря. 1915.
367  Там же.
368  Там же.



170

Туркестане. На первых порах пришлось взяться за составление 
программы и создать учебники. На первых порах население недо-
верчиво относилось к новой школе. Влияла и пропаганда против 
них мулл старых мактабов, от которых нам, учителям новоме-
тодных мактабов, много пришлось вынести. Но в дальнейшем, 
когда, население убедилось, что в новометодном мактабе ниче-
го плохого, противного заветам мусульманства, не вводится и 
что в них дети их куда скорее научаются грамоте и получают 
хорошее развитие, – новометодные мактабы расползлись по 
всему краю и понемногу стали вытеснять школы старого ти-
па»369.

Для Мунаввара Кары Андреев был не простым любопытствующим. 
Он был инспектором народных училищ. Вероятно, не забывая об этом 
обстоятельстве ни на минуту, Мунаввар Кары не упустил возможность 
рассказать Андрееву-чиновнику, что для учеников старших классов при 
его мактабе открыт «русский класс» с программой курса русско-тузем-
ной школы. Для преподавания в этом классе приглашен русский учитель 
из русско-туземного училища.

Выпускники школы Абдурашидханова могли работать учителями 
в новометодных мактабах, или быть имамами в приходских мечетях, 
или заниматься торговлей, быть приказчиками. По тем временам это 
были прекрасные перспективы.Говоря о задачах, которые еще только 
предстоит решить, Мунаввар Кары считал главными написание новой 
учебной литературы. Отсутствовал учебник «сартовской граммати-
ки», не было3-й и 4-й частей хрестоматии, полноценного учебника по  
 географии России и Туркестана, не было учебника по русской истории 
и истории Туркестана. Кроме этого – физика, геометрия, арабская 
грамматика проходятся за неимением других книг по учебникам на та-
тарском языке, который был не понятен ни ученикам, ни учителям370.

Дальнейшее существование и развитие новометодных школ в Тур-
кестане обусловливалось потребностями времени и населения. Лишь 
духовных знаний старого мактаба было уже недостаточно. Жизнь тре-
бовала прикладных знаний. Андреев не сомневался, что в недалеком бу-
дущем новометодные школы по программе Мунаввара Кары вытеснят 
школы старого типа и займут главенствующее положение в сфере на-
чального образования371.

369  Туркестанские ведомости. 19 декабря. 1915.
370  Там же.
371  Туркестанские ведомости. 19 декабря. 1915.



171

С другой стороны Андреева-чиновника серьезно беспокоило татар-
ское влияние. Он считал, что само государство должно очертить траек-
торию развития мусульманского образования в крае. Но это не означа-
ло, что за джадидскими школами должен быть установлен полицейский 
надзор. Нужен не надзор, считал Андреев, нужно «компетентное ру-
ководительство», нужна помощь в выработке программ, в создании 
учебников, особенно по истории и географии372.

Главный вывод, к которому пришел Андреев – новая мусульманская 
школа не враг и не конкурент, а союзник русской власти при наличии 
«компетентного руководства» со стороны государства, и будущее 
туркестанского образования, несомненно, за новометодным мактабом. 
В чем на самом деле нуждались джадидские школы, так это в матери-
альной и методической помощи при составлении учебных программ и в 
создании учебников. «Пусть бы мактабы, – писал Андреев, – сра-
зу почувствовали, что они уже не сироты, лишенные отцовского 
попечения»373. 

Необходимо признать, что далеко не все новометодные школы были 
равноценными по качеству обучения. Но даже туркестанские чиновни-
ки от образования признавали, что из всех джадидских школ по-насто-
ящему новометодными можно считать только школы Абдурашидханова. 
Андреев неоднократно, как инспектор, посещал разные новометодные 
школы (не будем забывать, что сам Андреев в это время работал и жил 
в Ходженте), но в качестве примера и некой модели новой образова-
тельной системы, которая только зарождалась в крае, он выбрал имен-
но мактаб Мунаввара Кары в Ташкенте, подчеркивая, что основателем 
«новометодного мактабного дела в Туркестане нужно считать 
Мунаввара Кары Абдурашидханова»374.

Заключение

В начале ХХ в. туркестанское экспертное сообщество и имперская 
власть смотрели на новометодные школы через две разные оптики: 
власть, как на политическое явление, а чиновники министерства просве-
щения, как на новое явление в системе образования. Подход к оценке 
изучаемого процесса в среде региональных экспертов также имел свою 
специфику. Оценки экспертов первого и второго поколения отличались 

372  Там же.
373  Там же.
374  Туркестанские ведомости. 21 октября. 1915.



172

друг от друга. Например, для Н.П. Остроумова политическая оценка 
была первична, педагогическая – вторична. А для Андреева, наоборот, 
в первую очередь он оценивал работу новых школ как педагог, а уже 
потом как чиновник. 

Читая заметки Андреева на страницах Туркестанских ведомостей, 
нельзя не заметить и не проникнуться уважением к беспристрастной и 
взвешенной манере Михаила Степановича излагать и комментировать, 
без какой-либо крайности в оценках, увиденное в мактабе Абдурашид-
ханова.

Проанализировав серию публицистических статей М.С. Андреева 
в газете Туркестанские ведомости, мы можем говорить о появлении 
некой тенденции, которая в силу стечения исторических обстоятельств 
не смогла укрепиться и приобрести законченную политическую и педа-
гогическую форму: относиться к новометодной мусульманской школе 
в Туркестане не как к врагу, с которым нужно беспощадно бороться, 
а как к явлению, которое не противоречило основным принципам об-
щеимперской интеграции и модернизации Туркестана, и которое мож-
но было использовать для достижения цели, сформулированной Н.П. 
Остроумовым в 1880-е гг. – «слияния русской и туземной народ-
ности».



III

POST-1917 CENTRAL ASIA: POLITICAL 
EVOLUTION, IDENTITY DYNAMICS, AND 

MIGRATION PATTERNS



174

Дилором Алимова (Ташкент)

МУСО САИДЖАНОВ: МЕЖДУ ДЖАДИДИЗМОМ, 
ПОЛИТИКОЙ И АРХЕОЛОГИЕЙ

Мусо Саиджанов – видный просветитель, активный участник джа-
дидского движения в Бухаре, учёный – археолог и историк, родился в 
1893 году в семье торговца в Бухаре. Его дед Саидбай занимался ка-
ракулеводством и его караваны отправлялись в Россию, Китай и даже 
в Германию. Его отец Юлдашбай также часто выезжал по делам тор-
говли. Воспитанием Мусо и его брата Мухтора занимались бабушка 
и мать Халимаой, которые хорошо знали персидскую литературу, на-
родное устное творчество. По достижении 7 лет двух братьев отдали 
в старометодную школу. Их отец мечтал обучать детей в медресе Мир 
Араб, однако после его кончины из-за материальных трудностей, они 
были вынуждены продолжить учёбу в старометодной школе, уже ов-
ладев арабским языком и азами Корана. Одновременно они помогали 
старшему брату Курбану в делах торговли в его лавке. Вспоминая это 
время Мусо Саиджанов писал: «… учёба в старых школах зависела от 
способности ученика и богатства его отца. В медресе преподавание 
было исключительно религиозным. Научные книги, а также медицин-
ские муллы, ишаны и амиры прятали от народа, боясь, что у них откро-
ются глаза»375.

Всё же брат Курбан смог создать условия для обучения Мусо и 
Мухтора в медресе Мир Араб. Неизвестно, сколько времени они там 
обучались, но после его окончания Мусо поступил в русско-туземную 
в школу в Кагане, в результате мог свободно говорить и писать по-рус-
ски. Увидев способности Мусо, учитель специально проводил с ним 
занятия по русской литературе376. Одновременно он освоил азы мате-
матики и других естественных наук. В 1908 году, окончив школу, Мусо 
вместе с дядей совершал поездки в Маргилан и Керки, участвуя в тор-

375  М. Саиджанов, Бухоро халқ маорифи // Озод Бухоро. 1923. № 4. 25 октябрь.
376  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти. Тарих фанлари 

бўйича фалсафа доктори (PhD) диссертацияси. Тошкент, 2023. С. 42.



175

говых операциях и приобретая опыт в экономических сделках, который 
в будущем ему очень пригодился.

Но, где бы он ни был, Мусо Саиджанов не переставал читать и изу-
чать окружающий мир. Одним из учителей, оказавших на него сильное 
влияние, был Абдурауф Фитрат, виднейший представитель бухарского 
джадидизма, ярчайший представитель национально-прогрессивного 
движения на Востоке, политик, один из организаторов Бухарской На-
родной республики, впоследствии известный учёный. Он был старше 
Мусо всего на 7 лет. Но ко времени их знакомства, Фитрат уже отучился 
в Турции, куда ездил при содействии созданного в 1909 году общества 
«Тарбияи атфол». Благодаря Фитрату, Мусо Саиджанов обучился мно-
гим предметам, в частности морфологии, грамматике тюркского языка, 
статистике, географии. Детство и юность его пришлись на то время, ког-
да в Бухаре проходили уникальные общественные процессы, обуслов-
ленные возникновением джадидизма, во главе которого стояли самые 
просвещенные люди Бухары, в том числе и Файзулла Ходжаев, с кото-
рым судьба связала Саиджанова на долгие годы.

Какая в этот период была ситуация в Бухаре? Ф. Ходжаев считал, 
что почвой для возникновения джадидизма в Бухаре послужила, пре-
жде всего, сама экономическая основа ханства, «странный и уродливый 
анахронизм», сдерживавший развитие общества. В то же время, «Бу-
хара, находясь в самой глубине Центральной Азии, вместе с тем рас-
полагалась в центре мировых путей древности и при наличии забито-
го, безграмотного населения здесь на каждом шагу встречались следы 
высокой самобытной культуры. Ко всему этому – деспотический строй, 
охраняемый «из политических видов» русскими штыками, а в результате 
Бухара стала родиной джадидизма. Парадокс? Нет, именно эти причи-
ны, да плюс «русский капитализм... покрывший Среднюю Азию сетью 
своих банков, торговых контор, скупавших усиленно дехканское сырье, 
и поставлявший в Среднюю Азию свою мануфактуру и другие фабри-
каты»377, – все это вызвало глубокие раздумья передовой части обще-
ства. Устаревшая структура управления в Бухаре и в то же время изме-
нения, происходившие в ее экономике, ставили деловую торговую часть 
общества в весьма затруднительное положение. Поэтому «джадидизм 
выражал интересы передовой части торгового класса». «Сельские кула-
ки» – маленькие феодалы на своих земельных наделах, находившиеся 
рангом ниже, не поддавались влиянию реформ, потому что были само-
стоятельны и экономически независимы, обладая лучшими по качеству 

377  Ф. Ходжаев, К истории революции в Бухаре. Ташкент: Узбек. гос. изд-во, 1926. С. 8.



176

землями – «милк», «милк хур», «танхо». Дехканство же, находившееся 
под влиянием духовенства, было нейтрально и пассивно. «Большинство 
джадидов, – писал Ф. Ходжаев, – принадлежало к материально средне 
и плохо обеспеченной интеллигенции или мелкой буржуазии: студенты 
духовных школ, мелкие лавочники, мелкие чиновники, были и крупные 
купцы, но, во-первых, их мало… а во-вторых, они не столько сами ра-
ботали в организации, сколько поддерживали ее материально: назовём 
хотя бы Мансурова и Якубова. Были даже крупные духовные лица, на-
пример, мулла Икрам (мулла Икрам известен своей брошюрой, содер-
жащей критику тогдашней Бухары), но в целом партия была партией 
городского середняка»378. Купеческие круги понимали, что для развития 
торгового капитала необходимы были европеизация Бухары и установле-
ние в ней хотя бы простейших правовых норм. А состояние дел в эмирате 
не создавало для этого соответствующих условий. Поэтому купечество 
было склонно к оппозиции и присоединилось к джадидскому движению, 
всячески поддерживая его материально. Однако оно, конечно же, было 
напугано репрессиями, последовавшими после колесовских событий, и 
не желало открытой борьбы с эмиром, в которой могло, по выражению 
Ф. Ходжаева, больше потерять, чем приобрести. «Массовое движение, 
без которого нет успешной революции, – писал он, – их пугало. Обще-
народное восстание, так или иначе затрагивающее интересы капитала, 
не могло входить в их программу. Им нужны были частичные реформы, 
но не революция... Их уход сильно ослабил движение, лишал организа-
цию довольно значительной поддержки»379.

Ф. Ходжаев считал, что обстановка в Бухаре, «тяжелая атмосфера 
общественной жизни» ускорили развитие джадидизма, хотя здесь он 
возник позже, чем в Туркестане, и быстрее, уже с 1915 г., свернул с пути 
культурничества на путь политики. Подтверждением тому автор считал 
публицистические и литературные произведения бухарских джадидов, 
в частности А. Фитрата, где подвергались критике не только духовная 
жизнь, но и законоведение, торговля, формы правления в ханстве.

После 1910 г., когда джадидизм принял организационный характер, 
в «мечтах наиболее передовой части джадидов», их «программе-мак-
симум» главное место занимает идея процветания в Бухаре демокра-
тии и капитализма по западным образцам. Но началось это движение, 
когда наиболее интеллектуальная часть общества, осознавая причины 
отсталости Бухарского ханства, стала искать пути для обновления, пы-

378  Ф. Ходжаев, К истории революции в Бухаре… С. 12.
379  Ф. Ходжаев, К истории революции в Бухаре… С. 33.



177

таясь найти их в просветительстве и прежде всего путём открытия но-
вометодных школ.

Первая новометодная школа в Бухаре с таджикским языком обу-
чения была открыта Абдулвахидом Мунзимом в 1908 г. Однако, здесь 
противостояние консервативно настроенного духовенства было более 
сильным и действенным, что нередко приводило к погрому школ толпой, 
настроенной муллами. Так пострадала школа А. Мунзима. Сам же он, 
опасаясь расправы, вынужден был уехать в Карши. С. Айни же, страст-
ный инициатор джадидских школ скрывался у друзей в течение трёх не-
дель380.

В результате школа Мунзима в 1909 г. уже была закрыта, а бухарцам 
было запрещено отдавать детей учиться даже в татарскую новометодную 
школу. Однако, новая школа уже «наделала много шуму» и население 
продолжало приводить сюда детей. Когда их набралось 50 человек, их 
по словам С. Айни определили в татарскую школу возле медресе Гауку-
шан381.

В начале декабря 1910 г. джадиды Бухары организовали тайное об-
щество «Тарбияи-атфол» («Воспитание детей»), которое занималось 
открытием начальных нелегальных новометодных школ. В 1911–1912 
гг. в Бухарском эмирате действовало около 57 таких школ382. Среди них 
лучшими были школы Мукомила Бурханова, Усманходжи Пулатход-
жаева, Халидходжи Мехри (1913 г.). В школе Муллы Вафо в Бухаре 
главное внимание уделялось русскому языку383.

Новометодное образование распространялось и в других городах 
эмирата – Карши, Шахрисабзе, Каракуле, Гиждуване. Но в июле 1914 
г., под воздействием высшего духовенства Бухары, и не без одобрения 
политического агентства, приказом эмира Алимхана они были закрыты. 
В сознании населения, особенно интеллигенции уже создалось мнение 
об эффективности новометодных школ, поэтому, несмотря на запреты, 
их количество все более увеличивалось. «Взгляды либералов и новый 
метод обучения укоренились среди более высоких классов Бухары»384. 

380  Н. Гафаров, История культурно-просветительской деятельности джадидов в Бухарском эмирате 
(начало XX века). Хужанд, 2000. С. 73.

381  Н. Гафаров, История культурно-просветительской деятельности джадидов в Бухарском эмирате 
(начало XX века)… С. 72.

382  К.Е. Бендриков, Очерки по истории народного образования в Туркестане. (1865–1924 гг.). М.: 
Изд-во Акад. пед. наук РСФСР, 1960. С. 260.

383  Н. Гафаров, История культурно-просветительской деятельности джадидов в Бухарском эмирате 
(начало XX века)… С. 78.

384  S.A. Zenkovsky, Pan-Turkism and Islam in Russia. Cambridge (Mass.): Harvard univ. press, 1960. 
S. 88.



178

Поэтому их дети продолжали брать уроки у учителей-джадидов. Пока-
зательным является анонимное обращение представителей купечества 
в Политическое агентство в июле 1914 г. с просьбой об оказании содей-
ствия в открытии школ. Одно из них гласило: «... новометодные школы, 
где наших детей в короткий срок обучали чтению и письму, по велению 
его величества эмира по жалобе 2–3 мулл, ныне закрыты. Вот уже про-
шло около месяца, как наши дети не учатся, а бродят по улицам. Вам хо-
рошо известно, что мы бухарские подданные, по большей части торгов-
цы и ремесленники, между нами мало людей грамотных, вследствие чего 
нам весьма желательно, чтобы наши дети научились быстро грамоте и 
могли вести наши торговые записи и счета. Сами мы обучались в старо-
методной школе в течение 7–8 лет и остались, однако, неграмотными; 
никакой пользы из них не извлекли. Посему мы покорнейше просим Вас 
об открытии закрытых школ»385.

Подобные письма не вызывали реакции властей. Но, тем не менее, 
несмотря на жесткие условия, в которых существовали джадидские шко-
лы, они сделали, пожалуй, самое главное – сдвинули сознание населе-
ния с устоявшихся отсталых представлений в сторону открытого мира.

Важную роль в организации новой формы образования имели соз-
даваемые просветительские общества. Первым из них было тайное об-
щество «Тарбияи атфол», основателями которого были Абдувахид Бур-
ханов, Хамидходжа Мехрий, Ахмаджон Хамдий, Мукаммил Бурханов и 
др. Оно состояло из 30 членов386.

Общество не только создавало новометодные школы, но и органи-
зовывало учёбу одарённой молодёжи за границей, курировало создание 
новых учебников. Непосредственные связи с обществом «Бухоро таъли-
ми маориф» в Стамбуле, позволяло отправлять после тщательного от-
бора на учёбу туда студентов. Общество «Тарбияи-атфол» занималось 
и предпринимательской деятельностью, доходы от которого шли на их 
материальное обеспечение и оплату учителей, готовивших молодёжь 
для поступления в учебные заведения Турции и России. В 1909 году в 
Турцию была отправлена первая группа из 14 учащихся, среди которых, 
как указывалось выше, был и Абдурауф Фитрат.

В 1912 году была осуществлена и другая цель – создать трибуну 
для пропаганды идеи обновления, путём создания газеты. Однако джа-

385  Л.И. Климович, Ислам в царской России. Москва: Гаиз, 1936. C. 214–215.
386  Ф. Қосимов, Бухорода миллий демократик харакатининг ўзига хос хусусиятлари // Марказий 

Осиё ХХ аср бошида: ислохотлар, янгиланиш, тараққиет ва мустақиллик учун кураш (жадидчилик, мух-
ториятчилик, истиқлолчилик). Халқаро конференция материаллари. Тошкент «Маънавият», 2001. С. 
115–118.



179

диды понимали, что все вопросы решались при вмешательстве Рус-
ского политического агентства в Бухаре. Делегированные туда Мирзо 
Мухиддин и Мирзо Сирож Хоким при помощи предпринимателя Леви-
на смогли убедить представителей агентства в необходимости издания 
газеты, якобы для ознакомления населения Бухары, с происходящими 
новшествами в Российской империи и освещения достижений в снаб-
жении российских фабрик хлопком387. Организация газеты «Бухорои 
шариф» в Кагане под руководством Мирзо Жалил Юсуфзаде, пригла-
шенного из Баку, успела совершить переворот в сознании общества, 
особенно молодёжи. В ней на самом деле предполагалось освещать пе-
редовые идеи, работу новометодных школ, печатать статьи о насущных 
проблемах общества388.

С июля 1912 года приложением к газете «Бухорои шариф» ста-
ла выходить газета «Туран» на узбекском языке. С сентября она стала 
самостоятельным изданием. Главным редактором газеты стал Гияс Ус-
манов, получивший образование в Турции. Эти две газеты за короткий 
срок имели 2 600 подписчиков («Бухорои шариф» – 800, «Турон» – 
1 800)389. Однако в январе 1913 года обе газеты были закрыты эмиром, 
при подаче политического агентства. Газета «Тарджимон» отмечала, 
что причиной стала публикация критической статьи, касающейся Рос-
сии390.

Предпринимали ли другие попытки для издания газет бухарские 
джадиды? Этот вопрос, к сожалению, ещё не изучен. Очевидно, поли-
тическая обстановка, усиление контроля над их деятельностью после за-
крытия газет не способствовали этому. Однако в программах преобра-
зований в Бухаре, одним из авторов которых был Абдурауф Фитрат, эта 
проблема стояла в числе основных. Он вернулся на Родину в 1914 году, 
имея опыт создания нескольких произведений аналитического и просве-
тительского характера, таких как «Оила, ёки оила бошқариш тартиб-
лари» (Семья или правила управления семьей), «Саёхати баени хинд» 
(Рассказ индийского путешественника), «Мунозара» (Спор), создавших 
революционный поворот в сознании народа, особенно молодёжи, так 

387  Абдурашидов Зайнобиддин, Tarjimondan-Sadoyi-Fargonagacha-Turkistonda-Mustaqil-Mil liy-
Matbuotning-Shakllanish-Tarixidan // https://daryo.uz/k/2020/06/27/tarjimondan-sadoyi-fargonaga-
cha-turkistonda-mustaqil-milliy-matbuotning-shakllanish-tarixidan

388  К. Рахмонов, «Бухоро ахбори» ва «Озод Бухоро» газеталари – Бухоро ҳалқ совет республикаси 
тарихини урганиш манбаси. Тарих фанлар номзоди диссертация автореферати. Тошкент, 2009. Б. 16.

389  Абдурашидов Зайнобиддин, Tarjimondan-Sadoyi-Fargonagacha-Turkistonda-Mustaqil-Mil liy-
Matbuotning-Shakllanish-Tarixidan...

390  Абдурашидов Зайнобиддин, Tarjimondan-Sadoyi-Fargonagacha-Turkistonda-Mustaqil-Mil liy-
Matbuotning-Shakllanish-Tarixidan... 



180

как в этих работах был поставлен вопрос «Что делать?», чтобы обще-
ство изменилось и дан ответ – «просвещаться и обретать знания». Мусо 
Саиджанов, конечно же был знаком с этими трудами. Дружба между 
двумя неординарными людьми вскоре переросла в единомыслие и со-
ратничество. Политические взгляды Мусо Саиджанова формировались 
под влиянием Абдурауфа Фитрата, результатом чего стало вступление 
Мусо Саиджанова в партию младобухарцев. Более того, доверие Абду-
рауфа Фитрата Мусе Саиджанову было так велико, что он был назначен 
казначеем этой организации. С этого времени начинается политическая 
деятельность Мусы Саиджанова. Известно, что Муса Саиджанов был 
директором библиотеки «Маърифат», открытой при обществе «Шер-
кати Барокат». Целью библиотеки было распространение в Бухаре за-
рубежной литературы, в которой отражались реформаторские идеи, в 
частности актуальных статей на эти темы, политического и социального 
характера, напечатанных в газетах и журналах Москвы, Казани, Орен-
бурга, Бахчисарая, Стамбула. Многие из них он переводил, надеясь, что 
это расширит кругозор читателей на политические события, происходив-
шие в мире. Закрытие газет, усиление запретительных мер коснулись и 
деятельности этой библиотеки, вызвав общий кризис джадидского дви-
жения391.

Деятельность Мусы Саиджанова не осталась без внимания руково-
дителей джадидского движения в Туркестане, где оно все больше приоб-
ретало политический характер. Накануне Февральской демократической 
революции джадидизм Туркестана уже представлял собой серьезную 
политическую силу. Если после Первой мировой войны джадиды вели 
борьбу за парламентскую монархию, то после Февральской революции 
их радикальная часть выдвинула более широкий ряд требований, среди 
которых было проведение глубоких реформ по расширению полномо-
чий местного населения в управлении краем, выделение мест в Государ-
ственной Думе, исходя из фактической численности местного населения, 
обеспечение основных демократических свобод и, прежде всего, свобо-
ды национальной печати, замена монархического строя конституцион-
ным и т.д.

В Туркестане стали возникать национальные политические партии и 
объединения, в частности, в марте 1917 г. джадидами была образована 
организация «Шурои исломия», в которую входили и представители ду-
ховенства и других социальных слоёв населения. К тому времени джади-
ды сумели увлечь за собой различные общественные прослойки из числа 

391  Ф. Хўжаев, Танланган асарлар. I том. Тошкент, 1976. Б. 100.



181

местного населения, пробудив в сознании людей стремление к объеди-
нению. Однако в скором времени они осознали, что как Временное пра-
вительство России, так и Временный комитет в Туркестане продолжают 
вести в крае, как и прежде, ту же колонизаторскую политику. Это со 
всей очевидностью показало необходимость проведения Учредительного 
собрания. С тех пор проблема обретения автономии и самостоятельно-
сти переросла для прогрессистов в вопрос жизни и смерти и начались 
ожесточенные политические бои.

Следует отметить, что 14 марта 1917 г. на общем собрании орга-
низации «Шурои Исломия» сформировался президиум, в который во-
шли известные представители джадидизма в Туркестане Мунавваркори 
Абдурашидхонов, Убайдулла Ходжаев, Мустафа Чокаев, Ахмад Заки 
Валидий и другие. Наряду с ними был избран Муса Саиджанов, кото-
рый руководил отделением «Шурои Ислом» в Кагане до марта 1918 г. 
Февральские события 1917 г. в России, активизировали и деятельность 
бухарских джадидов. После собрания «Шурои исломия» на следующий 
день, 15 марта, состоялось собрание Центрального комитета партии 
младобухарцев, где был избран его новый состав392. Это свидетельство-
вало о перегруппировке в составе джадидов под влиянием событий в 
Ташкенте и разделения их на два крыла: «левого» – сторонников карди-
нальных реформ и «старых» – представителей джадидизма, выступав-
ших за мирные действия и спокойные реформы. В новый состав вошёл и 
Муса Саиджанов.

На этом собрании был составлен текст телеграммы в Петроград, в 
адрес Временного правительства, где выражалась поддержка и просьба 
оказать влияние на эмира Алимхана для проведения социально– эко-
номических реформ в Бухаре. Телеграмма была подписана Абдурауфом 
Фитратом и Мусо Саиджановым393.

М. Саиджанов, хоть и был сторонником А. Фитрата и Ф. Ходжае-
ва, но не поддерживал военных действий. После колесовских событий 
марта 1918 г., когда младобухарцы при помощи военных сил Туркеста-
на пытались выступить против эмира и потерпели поражение, он решил 
отойти от политики. Гибель 3 000 джадидов и их сторонников, побег мла-
добухарцев из Бухары подействовал на М. Саиджанова угнетающе. Он 
перебрался в Каган, в Ходженд, затем некоторое время жил в Ташкенте, 
обучившись на 3-х месячных просветительских курсах и осел в Самар-
канде, где работал в просветительских и педагогических учреждениях. В 

392  Ф. Хўжаев, Танланган асарлар... Б. 104.
393  Ф. Хўжаев, Танланган асарлар... Б. 106.



182

своей автобиографии он писал: «Будучи в эмиграции, я не смог работать 
в политических организациях»394.

Однако со своими соратниками он общался и поддался их уговорам 
и убедительным доводам о продолжении борьбы за независимость Бу-
харского государства. Особенно сильное влияние оказал на него Фай-
зулла Ходжаев, стоящий во главе младобухарцев.

Младобухарцы, будучи в эмиграции не бездействовали, создав 
Туркестанское Центральное бюро младобухарцев. Их действия и бли-
жайшая программа были озвучены на собрании 13 июня 1920 г. Им 
пришлось объединиться с Коммунистической партией Бухары, которая 
также на курултае в Чарджуе 16–18 августа этого же года вынесла ре-
шение выступить против эмира, при помощи армии, которую возглавлял 
М.В. Фрунзе и 80 железнодорожников и рабочих Зиробада, Чарджуя, 
Термеза и Карши395.

В этих целях был создан революционный комитет, который обра-
тился от имени народа к Туркестанскому фронту. М. Саиджанов был 
на этом Курултае и, конечно, осознавал всю сложность и опасность 
ситуации. Однако назад дороги не было. Ему было поручено вместе 
с соратниками по партии Исмаилом Садри, Шерали и Исматжоном 
создать в Чарджуе первичную организацию, на что им были выданы 
свидетельства, подписанные Файзуллой Ходжаевым. Они справились 
с этим поручением и на первом заседании М. Саиджанов был избран 
секретарём и казначеем организации, которая должна была создать до-
бровольный отряд для участия в штурме Бухары. 28 августа 1920 г. они 
должны были выйти из казарм и окружить центр Чарджуя. М. Саиджа-
нов, как один из руководителей революционного комитета участвовал 
в боевых действиях в Чарджуе. Как и большинство участников этого 
столкновения, он никогда не участвовал в военных операциях и не дер-
жал оружия в руках. Однако отряд соединился с младобухарцами, при-
бывшими в поезде. Чарджуй взяли без боя. Младобухарцы достигли 
желаемого.

В своих воспоминаниях Муса Саиджанов писал: «В конце августа 
мы вместе с войсками двинулись на Чарджуй, взяв его, по поручению 
Файзуллы Ходжаева последовали в Каган, затем завоевали Бухару, 4 
сентября зашли в город»396.

394  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти... Б. 54.
395  См.: А.В. Макашев, Образование и деятельность Бухарской Коммунистической партии. Таш-

кент: «Узбекистан», 1983. С. 77–78; А.И. Ишанов, Создание Бухарской Народной Советской Респу-
блики (1920–1924 гг.). Ташкент: Изд-во Акад. наук УзССР, 1955. С. 76.

396  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти... Б. 55.



183

Невозможно, представить Мусу Саиджанова, интеллигентнейшего 
человека, просветителя, участником военных действий. К сожалению, в 
его воспоминаниях, которые анализирует С. Мухамедова, нет подроб-
ных указаний на это. Очевидно, ему стоило больших усилий такое пе-
ревоплощение. Но это служило достижению главной цели – создания 
Бухарской народной советской республики, о чём мечтали джадиды.

14 сентября 1920 г. было сформировано новое правительство во 
главе с Файзуллой Ходжаевым – ставшим Председателем Совета на-
родных назиров и оно состояло в основном из младобухарцев.

С этого периода началась политическая деятельность Мусы Са-
иджанова, официально утверждённая независимым государством при 
поддержке Файзуллы Ходжаева. М. Саиджанов был назначен назиром 
продовольствия и членом Комиссии Бухарского Исполкома по изучению 
деятельности назирата земледелия. Он активно взялся за работу, приоб-
ретая большой авторитет среди соратников. Ему пришлось нелегко на 
этой должности. Экономическая обстановка была тяжелой. В результате 
вторжения Красной армии в Бухару, были сожжены продовольственные 
амбары, обеспечение населения продовольствием было под угрозой. 
Обостряло экономический кризис и басмаческое движение. Внутреннее 
положение назирата было непростым, поскольку среди сотрудников не 
было опытных и ответственных людей. Несмотря на это, М. Саиджанов 
пытался упорядочить работу назирата и сделал немало усилий в снаб-
жении населения самыми необходимыми продуктами питания397. Вскоре 
его перекинули на должность заместителя назира экономики. На первом 
же заседании 13 мая 1921 г. ему было поручено составить экономиче-
ский реестр государственной собственности и контролировать хранение 
каракуля, хлопка, шерсти и других ценных товаров. Перед ним стави-
лась задача обогащения государственного товарного фонда, нужно было 
предпринимать меры для быстрейшего выхода республики из экономи-
ческого кризиса. По данным М. Очилова в этот период Бухарская респу-
блика, несмотря на угрозы и указания центра, смогла установить эконо-
мические и торговые связи с некоторыми странами Европы и Азии398.

Председатель СНК БНСР Ф. Ходжаев очень доверял Мусе Саиджа-
нову. Именно ему он поручил вести учёт процесса межгосударственного 
товарообмена. Об этом свидетельствуют архивные данные, например, 
решение о вывозе товаров из Бухары, в частности, 20 вагонов пшеницы 

397  Там же. С. 58.
398  М. Очилов, Бухоро республикасидаги иқтисодий ўзгаришлар (1920–1924 й.). Тарих фанлар ном-

зоди бўйича автореферати. Тошкент, 2004.



184

в Москву, и ввозе мануфактурных товаров в Бухару, а также вывоз из 
Бухары 500 000 пудов пшеницы в Туркестанскую АССР399.

Было ли осуществлено это на самом деле, мы не знаем, однако про-
цесс принятия этих решений – было делом нелегким и продуманным со 
стороны М. Саиджанова. О его аналитическом мышлении свидетель-
ствует его статья «Экономика: подсчеты далекие от истины», которая 
является ответом на фальсификационные данные в статье А. Введен-
ского, опубликованной в газете «Экономическая жизнь» 23 марта 1921 
г. Проблема экономических отношений БНСР с РСФСР Саиджановым 
освещена на основе реальных цифр о ценах базарной продукции, их се-
бестоимости, показателей товаров, приобретаемых Россией и напротив 
Бухарой. Сравнительный анализ позволил ему сделать соответствую-
щие выводы о том, какими видами продукции стоит обмениваться сто-
ронами400. 

Остаётся непонятным, почему эту статью М. Саиджанов не опубли-
ковал в Москве на русском языке, если она опровергала данные А. Вве-
денского.

В 1921 г. в августе, когда не прошло и года после назначения за-
местителем назира экономики, М. Саиджанову предложили должность 
председателя Чрезвычайной комиссии (ЧК). Очевидно, что Файзулле 
Ходжаеву нужен был на этом посту человек дипломатичный, вдумчи-
вый, умеющий налаживать контакт с людьми. В восточной Бухаре было 
неспокойно, басмаческое движение приобретало все больший размах. 
Ф. Ходжаев был за мирное урегулирование проблемы, ведение перего-
воров. На его взгляд в этом деле М. Саиджанов со своей сдержанностью 
и знанием обстановки был более чем уместен. Но столкнувшись с реаль-
ной обстановкой, нездоровой атмосферой не только среди населения, но 
и работников ЧК, трудностью налаживания контактов с участниками 
сопротивления против советской власти, насильственным поведением 
силовых структур по отношению к зажиточным слоям населения и др., 
Саиджанов неоднократно просил об отставке. Думается его культура и 
добродетельность противоречила тому, чем он должен был заниматься. 
Возможно, он много беседовал с Ф. Ходжаевым, обрисовывая реальную 
картину. Думается, именно Саиджанов сыграл роль в решении Совета 
Народных Комиссаров ликвидировать ЧК и его сотрудников влить в со-
став органов милиции401.

399  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти... Б. 60.
400  М. Саиджанов, Иқтисод: ҳақиқатдан йирок хисоботлар // Бухоро ахбори. 1921. 3 июль.
401  К ликвидации ЧК и Главмилиции // Известия ВсебухЦИКа и Центрального Комитета Бухарской 

Коммунистической партии. 1926. № 90. 15 августа.



185

Таким образом, Ф. Ходжаев сделал хорошие удары в двух направле-
ниях: ликвидировал ЧК и через полгода вернул Мусу Саиджанова в на-
зират экономики, но уже главой. Это произошло в феврале 1922 г. и он 
начал свою деятельность с изучения бюджета и распределения средств 
республики402. Также он начал изучать налоговую систему и обнаружил 
ряд ошибок в работе назирата.

В августе 1922 г. через полгода после вступления на должность, 
М. Саиджанов сделал доклад на III Всебухарском курултае о состоянии 
бюджета республики и налоговой системе, в котором критически оценил 
состояние дел в этой сфере. В частности, он указал на безответствен-
ность назиратов в исполнении своих задач, невнимание к вопросам сбе-
режения средств, отсутствие поиска дополнительных средств для попол-
нения государственного бюджета, а также на необходимость создания 
отдела статистики и формирования точных знаний дел в этой сфере403.

Для ликвидации этих недостатков М. Саиджанов предложил создать 
реестр доходов и расходов, который должен был быть основой единой 
финансовой системы. Он считал, что необходимо принять Закон, отра-
жающий принципы налоговой системы. Предложения М. Саиджанова, 
его обоснованные рассуждения и критика положения о бюджете респу-
блики были приняты участниками курултая положительно.

Однако закон «О государственных налогах БНСР» был принят еще 
26 ноября 1921 г.404 за 7 месяцев до доклада М. Саиджанова. Видимо 
речь шла о дополнениях к Закону. 

Занимая пост назира экономики 1,5 года М. Саиджанов за этот ко-
роткий срок проявил свои определенные знания, основанные на опыте 
столкновения в молодости с этой сферой, аналитическом подходе изуче-
ния состояния дел и критической их оценке.

Доклад М. Саиджанова о бюджете Бухарской республики, сделан-
ный на III Всебухарском курултае поражает его осведомленностью в сфе-
ре экономики и решительностью в принятии решений. Экскурс в эмир-
ский период Бухары позволяет ему объяснять многие причины создания 
нового бюджета. «В Бухаре в эмирское время был бюджет, но бюджет 
этот в те времена носил в себе черты совершенно первобытные, как в 
смысле добывания ресурсов в эмирскую казну, так и в смысле расходо-
вания собранных ресурсов. Доходы в эмирскую казну выколачивались 

402  М. Саиджанов, Доклад о бюджете Бухарской республики. Третий Всебухарский Курултай // 
Известия ВсебухЦИКа и Центрального Комитета Бухарской Коммунистической партии. 1922. № 100. 
Декабрь. 

403  М. Саиджанов, Доклад о бюджете Бухарской республики. Третий Всебухарский Курултай. 
404  М. Очилов, Бухоро республикасидаги иқтисодий ўзгаришлар (1920–1924 й.)... Б. 18.



186

из населения способом, практиковавшимся на Востоке тысячелетиями: 
вся страна делилась на административные округа, которые эмирами от-
давались на откуп энергичным и корыстолюбивым бекам; каждый бек, 
принимая во владение Бекство, точно знал, какую сумму налогов, пода-
тей и прочих сборов он должен ввести в эмирскую казну… Получавшие-
ся излишки шли в пользу бека. Строгой статистики во времена эмиров 
не было. Донесения беков не только из наиболее отдалённых округов, 
но даже близких к столице относительно площадей посева, урожая, ко-
личества скота и т.д., как показывают документы, весьма лживы и на-
правлены в сторону. Иными словами «власть на местах», в лице беков, 
систематически обманывала центральную власть в лице эмиров... Опы-
та составления бюджета Бухарской республики еще не было. Поэтому 
предлагаемая к утверждению роспись доходов и расходов Республики 
является фундаментом для будущего здания государственных финансов. 
Эта роспись должна служить исходной точкой для составления будущих 
бюджетных росписей. Настоящая роспись, хотя приблизительно, как в 
кривом зеркале, будет все-таки отражением действительного экономи-
ческого, финансового и политического положения Республики.

Причинами тому, что настоящая бюджетная роспись является толь-
ко приблизительным отражением реальной действительности, служит 
непрекращавшаяся гражданская война, лишившая возможности со-
бирать на местах необходимые материалы и данные. Не все аппараты 
Назиратов, в особенности в своей деятельности, связанной с провин-
цией, работают нормально. Не все ведомства ясно сознают необходи-
мость сокращения расходов до минимума и не ищут путей для изыскания 
новых источников дохода, увеличения действующих норм доходов и для 
создания гибкого продуктивного налогового аппарата, слишком корот-
кий срок для обследования тех скудных материалов, кои были предо-
ставлены в распоряжение бюджетной комиссии и, наконец, отсутствие 
в республике такого важного органа, как государственная статистика. 
Нельзя также считать точными исчисления настоящего бюджета и еще 
потому, что к моменту, когда бюджет был закончен, применительно к той 
схеме правительственного аппарата, которая была утверждена послед-
ним Всебухарским Курултаем, была предложена новая схема построе-
ния правительственного аппарата и только тогда стали известны общие 
черты новых ведомств, внутренняя же детальная разработка штатов не 
была закончена.

Поэтому предлагаемую утверждению Курултаем бюджетную ро-
спись Правительство считает первым опытом ориентировочного бюд-
жета, как схематическую основу для подхода к более точному бюджету 



187

в течение двух ближайших бюджетных периодов, конечно, при условии 
гражданского мира в стране405.

После доклада М. Саиджанова Ф. Ходжаев предложил создать Ко-
миссию из состава участников курултая из 5 человек для проверки пра-
вильности составленного бюджета. Однако большинство проголосовало 
против создания комиссии406.

Это говорит о том, насколько высоким было доверие М. Саиджа-
нову, как специалисту в этой сфере. Доверие Ф. Ходжаева тоже было 
очень высоким, тем более непонятно почему М. Саиджанова перевели 
на другую работу.

В 1923 г. летом произошла ротация кадров в правительстве БНСР. 
С. Мухамедова отмечает, что назир просвещения К. Пулатов, работав-
ший с первых дней создания правительства не справлялся со своими 
обязанностями и, несмотря на поручения Файзуллы Ходжаева, не обе-
спечил конкретной программой школьное образование. По этой причи-
не на эту должность был назначен Мусо Саиджанов407. Однако остаётся 
непонятным, почему Пулатова назначили назиром экономики. Видимо 
причиной была слабость кадровой системы, отсутствие нужных людей. 
Однако, произошедшее как нельзя лучше сказалось на деятельности М. 
Саиджанова, потому что просвещение было его признанием, он обладал 
большим опытом джадида в его развитии.

Жизнь Мусы Саиджанова прошла между просветительским движе-
нием – джадидизмом, политикой и наукой. Как связаны были эти три 
вектора его деятельности, каково их взаимовлияние и влияние на рост 
такой сильной индивидуальности? Очевидно его глубокие знания исто-
рии и литературы, знакомство с рукописными источниками, знание вос-
точных языков и русского языка (напомним, что образование его было 
симбиозным: старометодная школа, медресе, русско-туземная школа), 
участие в просветительском движении в Бухаре сформировали концеп-
туальное зерно в его мировоззрении, которое можно сформулировать 
так: без образования и науки невозможны никакие преобразования в 
обществе. Это всё проявлялось всегда, но свои идеи, конкретный план 
по развитию научных исследований в области истории и археологии он 
стал воплощать будучи назиром просвещения БНСР.

Роль М. Саиджанова в первых образовательных реформах велика. 
С 1 июня 1923 г. приступив к обязанностям назира просвещения он 

405  М. Саиджанов, Доклад о бюджете Бухарской республики. Третий Всебухарский Курултай // 
Известия ВсебухЦИКа и Центрального Комитета Бухарской Коммунистической партии…

406  М. Саиджанов, Доклад о бюджете Бухарской республики. Третий Всебухарский Курултай...
407  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти... Б. 68.



188

начал свою деятельность с проверки состояния всех мадраса, ханака 
и караван-сараев Бухары. Выбрав медресе Кукельдаш, не пострадав-
шего от атак красноармейцев в событиях 1920 г., он организовал здесь 
курсы по подготовке учителей (тогда это учреждение называлось до-
рилмуаллимин).

Ф. Ходжаев дал М. Саиджанову полную свободу в решении задач 
просвещения. Как и раньше он начал свою деятельность с изучения со-
стояния дел, особенно касающихся школ. Он обнаружил сильную пе-
регруженность аппарата и предпочёл снизить количество сотрудников и 
даже количество школ, делая упор на качество. Кроме того, это был путь 
для переброски так не хватающих материальных средств для развития 
школ, которые он предпочитал тратить на организацию школ в кишла-
ках, особенно в горных районах. Всё это отразилось в представленной 
им правительству программе реформ, в которой отразились вопросы со-
кращения штата назирата (с 58 до 44), в областных отделениях (со 100 
до 67). Количество школ сократилось более чем вдвое (с 721 до 244). 
Учитывая тяжелую экономическую ситуацию, с сентября штат нази-
рата просвещения сократился ещё на 34 человека408. Мусо Саиджанов 
сам объяснял это положение отсутствием соответствующих зданий для 
школ, учебных принадлежностей, преподавателей. К 1923 г. количество 
школ сократилось почти наполовину. На первый взгляд это повальное 
сокращение – негативное явление, однако результат его был эффектив-
ным, потому что было издано более 6 000 учебников, создано 14 библи-
отек с 70 тысяч книгами и читальными залами, 3 театра, 40 курсов по 
ликвидации безграмотности. Освободившиеся средства от сокращения 
сотрудников назирата были использованы и на организацию издатель-
ского отдела, с целью увеличения количества учебников для школ. Как 
отмечает С. Мухамедова, М. Саиджановым был составлен список учеб-
ников для джадидских школ, большинство которых он пытался внедрить 
в новые школы409. По инициативе Саиджанова была впервые внедрена 
и система вечерних школ для взрослых410, увеличилось количество школ 
для девочек. Возглавляя редакцию журнала «Маориф ва маданият», 
выпускаемого назиратом, М. Саиджанов ставил целью освещать 
все достижения и проблемы, касающихся не только просвеще-
ния, но и изучения культурного наследия, социально-политиче-
ской и экономической жизни республики.

408  М. Саиджанов, Бухоро халқ маорифи... 
409  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти... Б. 72.
410  Там же.



189

Его школьная образовательная реформа сопровождалась и 
скрупулёзным вниманием к памятникам Бухары. Огромная роль М. Са-
иджанова в сохранении и изучении исторических памятников Бухары, 
а затем всего Узбекистана, неоспорима. Следует указать, что в назира-
те просвещения был отдел по охране памятников старины, который по 
его поручению работал над учётом и выяснением состояния памятников 
Бухары. Под руководством М. Саиджанова при Вакуфном управлении 
была создана специальная комиссия по учёту, изучению и реставрации 
памятников411. Трудно сейчас определить насколько рентабельной и пло-
дотворной была ее работа, однако ясно одно – должности М. Саиджа-
нова, а он в это время одновременно был ответственным секретарём ис-
полкома БНСР, позволяли ему развернуть широкую деятельность в деле 
учёта и охраны археологических объектов Бухары. Даже к концу 1924 г., 
работая в комиссии по ликвидации БНСР, он одновременно руководил 
работой по полноценному сохранению архива республики. В архивных 
документах указывается, что на совещании по этому вопросу 30 ноября 
1924 г. М. Саиджанов сообщает, что для архива Бухарской республики 
отведено место в Центральной библиотеке Зарафшанского района412. 
Сейчас этот архив находится в Национальном архиве Узбекистана.

Ещё будучи на ответственных должностях, М. Саиджанов решил в 
дальнейшем сосредоточиться на исследовательской деятельности. Оста-
ётся неизвестным предлагал ли ему Ф. Ходжаев – глава правительства 
Узбекистана какие-либо должности в процессе национально-территори-
ального разделения и образования Узбекской ССР. Исключительно до-
веряя М. Саиджанову и испытав его на многих должностях: назира эко-
номики, просвещения, даже руководителя ЧК БНСР, возможно он хотел 
и дальше, чтобы он был с ним в одном строю. Но есть предположение, 
что М. Саиджанов не хотел продолжать политическую деятельность, да 
и Ф. Ходжаев в вопросах кадров уже не был самостоятельным, хотя сам 
позднее рекомендовал его на должность председателя Бухкомстариса. 
Итак, будучи ещё назиром просвещения, М. Саиджанов познакомился 
с И. Умняковым, ведущим востоковедом, работавшим в Самаркандском 
отделении Туркомстариса. 

В беседах с И. Умняковым, он предлагал и ставил задачу создания 
Бухарского отделения Туркомстариса и при помощи своего нового дру-
га добился этого. На заседании Туркомстариса 12 октября 1924 г. был 
утверждён Устав Бухкомстариса413.

411  Там же. Б. 75.
412  НАУз ф. Р-68, оп. 1, д. 28, л. 8.
413  НАУз ф. Р-394, оп. 1, д. 92, л. 4.



190

В переписке с М. Саиджановым, И. Умняков выражает ему восхи-
щение его знаниями414. И. Умняков очень высоко ценил знания М. Са-
иджановым источников, он был его незаменимым помощником. Поль-
зуясь его помощью, он пытался сопоставить их данные с результатами 
археологических работ и только после этого делать выводы. Большое 
значение имело изучение трудов Наршахи, в чём ему помогал Мусо Са-
иджанов, который в свою очередь при помощи И. Умнякова постигал 
археологическую науку.

Закончив все свои дела с правительством Бухары, отойдя от полити-
ки, М. Саиджанов с огромным багажом знаний и опыта с марта 1925 г. 
стал учёным секретарём Бухкомстариса, а через год его председателем415, 
заменив на этом посту А. Фитрата, соратника по джадидизму в Бухаре. 
Это решение не было спонтанным. Известно, что назират просвещения, 
который возглавлял М. Саиджанов, ведал «всеми культурно – просве-
тительскими делами в республиканском масштабе», куда входило и дело 
охраны памятников зодчества в Бухаре. Все, что было начато в назирате 
в этой сфере, стало основой деятельности М. Саиджанова. Ему удалось 
предотвратить распыление имущества бывших эмирских дворцов и со-
брать в единую коллекцию произведения прикладного искусства. Были 
частично приостановлены любительские раскопки бухарского Арка*, 
снос купола над тимом Тильпок, перестройка медресе Гаукушан416.

Будучи на посту председателя Бухкомстариса, М. Саиджанов попол-
няет свои научные знания в области изучения памятников с помощью 
ведущих специалистов из центра. Большую роль в этом сыграл архи-
тектор М. Гинзбург (профессор Института архитектуры), представитель 
специальной комиссии по Средней Азии Главного управления научных, 
научно – художественных и музейных учреждений417. Они вместе изу-
чили крупные архитектурные памятники Бухары: медресе Мир Араб 
(XVI в.); мавзолей Баянкулихана (XIV в.), мавзолей Исмаила Самани 
(XI–XII в.), Сайфиддина Бохорзи, ряд медресе: Абдулазизхана (XVII в.), 
Абдуллахана (XVI в.), Модарихон хиебони (XVI в.), Улугбека (XV в.), 
площадь Ляби-Хауз и др.418

Были составлены отчёты об их состоянии, ожидаемых реставраци-
онных работах и их сметах. Одновременно М. Саиджанов организовы-

414  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти... Б. 82.
415  С.М. Горшенина, Муса Саиджанов – историк, археолог, искусствовед // ОНУ. 1995. № 1–2–3. 

С. 26–29.
416  С.М. Горшенина, Муса Саиджанов – историк, археолог, искусствовед... С. 27.
417  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти... Б. 79.
418  НАУз ф. Р-394, оп.1, д. 32, л. 7–12.



191

вал работу по закреплению выпадавших изразцов на портале мавзолея 
Баянкулихана, закупая образцы хивинской и гиждуванской керамики, 
отбирая образцы среднеазиатского искусства из фондов Бухкомстари-
са для отправки на международные и союзные выставки. Особо сле-
дует отметить и его усилия по организации топографических работ на 
территории Бухарского Арка419. Итоги этой работы были обсуждены в 
Главном управлении музеев в здании Российской художественной ака-
демии в Москве. В заседании участвовали представители посольства 
Узбекистана, а также известные историки архитектуры и искусства 
Б.Н. Засыпкин и В.П. Денике. В докладе М.Я. Гинзбурга подчёрки-
валось, что изучено состояние 40 памятников Бухары, по 4 из которых 
был сделан полный обмер фасадов в разрезе. Было сделано 533 фото-
графии. М.Я. Гинзбург выразил большую благодарность главе респу-
блики, председателю Совнаркома Ф. Ходжаеву за содействие в рабо-
те экспедиции и особенно М. Саиджанову, без которого невозможны 
были бы эти исследования. На заседании было принято решение про-
должать работу экспедиции под руководством М. Саиджанова под эги-
дой Средазкомстариса.

Уже к этому времени он сделал очень много для дела выявления и 
спасения памятников Бухары. Известно, что благодаря М. Саиджанову 
удалось спасти дворец Ситораи Мохи Хоса во время пожара в ноябре 
1924 г. и ему удалось объединить в единую коллекцию редкие изделия 
прикладного искусства420. Большая угроза разрушения грозила и медре-
се Гаукушан, разрушив которое, власти хотели построить на его месте 
театр. Чрезвычайная мобильность М. Саиджанова, его спешное обра-
щение в Туркомстарис о необходимости спасения этого памятника ХХ в., 
и вследствие обращения этой организации в Ревком республики, позво-
лило сохранить этот объект культурного наследия421.

Его усилиями был создан музей краеведения в Бухаре, библиотека 
имени Ибн Сина, таким образом, благодаря М. Саиджанову был создан 
фонд «Канцелярии кушбеги эмира бухарского», содержавшийся перво-
начально в этой библиотеке. Более того он классифицировал эти архив-
ные документы. М.А. Абдураимов приводит цитату из записей М. Саид-
жанова, где отмечается, что часть этого архива была расхищена, часть 
разбросана в разные инстанции422. Наряду с этим ни один памятник 

419  С.М. Горшенина, Муса Саиджанов – историк, археолог, искусствовед… С. 27.
420  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти... Б. 82.
421  НАУз ф. Р-394, оп. 1, д. 93, л. 2.
422  М. Абдураимов, Кошбеги, а не кушбеги. К истории установления власти кошбеги в Бухарском 

ханстве // ОНУ. 1974. № 11. С. 55.



192

Бухары не остался вне поля зрения М. Саиджанова. Однако специаль-
ные исследования М. Саиджанов проводил совмещая археологическое 
изучение с анализом источников, в частности вакфных документов. Это 
относится к мавзолею Исмаила Самани, историю которого он изучил по 
вакфным документам, сведениям Наршахи и шажара Саманидов.

Переход из роли прекрасного организатора и практичного руково-
дителя, научного советника в полноценного исследователя происходил 
естественно. Многое дало М. Саиджанову его общение с В.Л. Вятки-
ным, И.И. Умняковым, М. Гинзбургом, Б.Н. Засыпкином, Б.Н. Денике 
с которыми он проводил археологические раскопки.

Однако никто до него не вёл исследования в совокупности археоло-
гических и вакуфных данных. Как писал М. Булатов «Принадлежность 
мавзолея и его датировки времени Исмаила Самани до 1926 г. базиро-
валась на народном предании. Благодаря исследованиям историка М.Ю. 
Саиджанова, обратившегося к историческим документам – вакуф-
ной грамоте и родословной Саманидов – многие вопросы, связанные 
с принадлежностью мавзолея и со временем его возведения получают 
научно обоснованное освещение. На основании этих двух исторических 
документов М.Ю. Саиджанов приходит к следующим выводам: во-пер-
вых, мавзолей является фамильной усыпальницей династии Самани-
дов; во-вторых, местоположение мавзолея Саманидов подтверждается 
документально; в-третьих, мавзолей построен при жизни Исмаила для 
захоронения его отца и датируется IX в.»423. М. Булатов правильность 
суждений и датировки М. Саиджанова подтверждает работами В.Л. 
Вяткина, Л.И. Ремпеля и Беляева, и, суммируя факты и данные архе-
ологические исследований, подтверждает выводы М. Саиджанова, от-
водя ему заслуженную роль первооткрывателя. Следует отметить, что 
в раскопках, проведённых в 1926–1928 гг. в мавзолее В.Л. Вяткиным 
участвовал и М. Саиджанов.

«Бухарские» исследования М. Саиджанова легли в основу его обоб-
щённой работы «Бухоро шаҳри ва унинг эски бинолари» («Город Бухара 
и его старинные здания»), в которой даны компетентные описания горо-
да и его Арка, его исторических зданий, шахристана, ворот, регистана. 
Автор применил династийный подход, подробно описав памятники пери-
ода Саманидов, Тимуридов, Аштарханидов. И здесь опять он применил 
метод совокупного анализа археологических и вакуфных данных, кото-
рые он находил сам.

423  М. Булатов, Мавзолей Саманидов – жемчужина архитектуры Средней Азии. Т.: Изд-во лит. и 
искусства, 1976. С. 12–13.



193

Благодаря М. Саиджанову, было восстановлено представление о 
том, каким был архитектурный облик Бухары в XVI–XVII веках. 

Х. Тураев считает, что этот труд был основан на совершенно новых 
данных, которые в других публикациях не встречаются424. 

М. Саиджанов свои данные, конечно же, сравнивал со сведениями 
таких исследователей, как В.В. Бартольд, И.И. Умняков.

Во введении к статье М. Саиджанов использует современную ему 
лексику, видимо заимствуя ее из работ вышеназванных авторов, часто 
употребляя термины «феодал», «феодальный», «помещики». Это вли-
яние выражается и в его высказываниях о том, что во II в. н.э. на терри-
тории Туркестана коренное население составляли иранцы, относящиеся 
к арийской расе425.

По свидетельству О. Сухаревой, М. Саиджанов изучал мазары, в 
частности их эпиграфику и топографию города426. По свидетельству его 
потомков, он составил карту, где отражена топография Бухары427.

В дальнейшем этот опыт изучения Бухары он использовал для ис-
следования истории и архитектуры других городов, в частности Самар-
канда.

Вероятно, одной из последних работ М. Саиджанова по Бухаре 
было изучение вакуфа Шейха Сайфитдина Бохарзи. М. Саиджанов 
ознакомился с тремя экземплярами вакфа и работал с вариантом, пе-
реписанным в период правления Амира Шохмурада. С. Мухамедова в 
своей диссертации приводит письмо О. Чехович, издавшей в 1965 году 
 монографию «Бухарские документы XIV века», на имя вице-президента 
И. Муминова, из которого видно как специалист высоко оценила труд 
М. Саиджанова. «Я ознакомилась с рукописью М. Саиджанова, которая 
была мне неизвестна при подготовке книги «Бухарские документы XIV 
века». Я убедилась в том, что тов. Саиджанов за 30 лет до меня знал 
часть изданных мною документов Шейха Сайфитдина Бохарзи, готовил 
их к изданию на узбекском языке и обнаружил при этом серьезную эру-
дицию»428.

В 1928 году столицей Узбекистана стал город Самарканд. Соответ-
ственно Узкомстарис тоже был дислоцирован в Самарканде. Его предсе-

424  М. Саиджонов, Бухоро шаҳри ва унинг эски бинолари // IFEAC «Иш дафтарлари» журнали, 
нашрга тайерловчи Х. Тураев. Тошкент, 2005. № 16 (июнь). Б. 1–3.

425  М. Саиджонов, Бухоро шаҳри ва унинг эски бинолари // Маориф ва ўқитувчи. 1927. № 3–4. 
С. 30–31.

426  О.А. Сухарева, Квартальная община позднефеодального города Бухары. М.: Наука, 1976. С. 62.
427  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти... Б. 88.
428  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти... С. 102.



194

дателем был назначен Мусо Саиджанов. Это произошло по указанию Ф. 
Ходжаева, который был хорошо осведомлён о его научной деятельности 
и высоко его ценил. Его заместителем был его давний друг и соратник 
В.Л. Вяткин. М. Саиджанов окончательно переехал с семьей в Самар-
канд и широко развернул свою деятельность по изучению памятников не 
только Самарканда, но и всего Узбекистана. Были организованы архео-
логические экспедиции, реставрационные работы, особое внимание уде-
лялось изучению топонимики городов, в частности Самарканда, Шахри-
сабза, Нурата, Коканда, Термеза, Ургенча. 

В 1932 г. М. Саиджанов возглавлял работы по восстановлению 
минарета Мирзо Улугбека. По воспоминаниям Т.А. Жданко эта работа 
длилась 12 лет и в ней участвовали ведущие архитекторы, инженеры, 
археологи. Однако именно под руководством М. Саиджанова эта работа 
была полностью завершена429.

В этот период в связи с переводом Узкомстарис в Ташкент и смер-
тью В.Л. Вяткина, М. Саиджанов возглавил самаркандское отделение 
Узкомстариса и стал глубже заниматься изучением исторических па-
мятников Самарканда. Им был создан труд «Архитектурные памятники 
Самарканда», который остался неизданным430. Эта рукопись была пе-
редана Узкомстарисом М.Е. Массону, который в своей редакции высоко 
оценил работу, написав, что рукопись «содержит ряд отдельных фактов, 
еще не отмечавшихся специальной литературой, что придает упомяну-
той популярной работе и чисто научную значимость»431.

Вместе с тем он делает ряд замечаний, среди которых наиболее 
 серьёзными является предложение показать историческую после-
довательность изменения архитектурных декораций в разные эпохи, 
 описание памятников иллюстрировать отдельными событиями обще-
ственной жизни. М. Саиджанов конечно был ознакомлен с рецензиями 
Е.М. Массона и И.Е. Скорлякова, однако неизвестно переработал ли он 
свой труд, поскольку издан он не был.

Будучи в Самарканде, ведая его историческими памятниками и изу-
чая их, конечно же М. Саиджанов не мог не обратить внимание на «Гур 
Эмир». В своей работе – обширной статье, рассчитанной на широкую 
публику, но не лишенной исследовательского характера432, он пытает-
ся изложить историю памятника, основываясь на трудах Шарафид-

429  У моря барханов, на земле такыров. Сборник воспоминаний о Т.А. Жданко. Ташкент: Издатель-
ство журнала “San’at”, 2021. С. 57.

430  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти... Б. 88.
431  Там же.
432  М. Саиджанов, Гури Амир мақбараси // «Маориф ва ўқитувчи». 1929. № 4.



195

дина Йазди, Ибн Арабшаха, Руи Гонсалес де Клавихо, Абулгазихана. 
Выдержки из источников он приводит на языке источника, что свиде-
тельствует о его глубоком знании фарси. М. Саиджанов сделал вывод, 
что сын Темура Мухаммад Султан был похоронен им в медресе, которое 
он сам построил к северу от Гур Эмира возле Рухабада, остатки которо-
го обнаружил М. Саиджанов. Описывая архитектурное состояние Гур 
Эмира, он с легкостью определяет признаки ремонта, совершенного в 
период правления Мирзо Улугбека и новые разрушения. М. Саиджано-
ву удалось прочитать многие надписи на порталах, арках и других частях 
здания, изречения из Корана и хадисов. Ему удалось сделать определён-
ные замеры. Красочное описание внутренних и внешних частей Гур Эми-
ра дано с большим мастерством профессионала.

Следующий раздел статьи посвящён истории смерти Темура, его за-
хоронению и расшифровке надписей на могильных плитах, дате смерти 
его потомков. Очевидно, автор пользовался данными Ибн Арабшаха. 
Далее идет длинный список похороненных его потомков с расшифров-
кой надписей на арабском, что очевидно представляет интерес для 
источниковедов. Иногда Саиджанов приводит полностью надпись, ко-
торая свидетельствует о происхождении Темура, и даже названии места, 
откуда привезён камень. Основываясь на этом, Саиджанов заключает, 
что генеалогия Темура и Чингизхана была общей433. Он отмечает, что 
Темур сам стремился показать свою принадлежность к роду Чингизхана 
и по этой причине женился на представительнице чингизидского рода. 
Трудно судить о верности его рассуждений относительно прочтения над-
писей. Ясно одно, М. Саиджановым была проделана огромная по объ-
ёму работа, которая и сейчас нуждается в сравнительном анализе. Ко-
нечно история строительства Гур Эмира и последующие события хорошо 
освещены в современной исторической литературе, но, к сожалению, 
эпиграфические данные, их трактовка М. Саиджановым до сих пор не 
получили оценки.

Одной из значительных работ М. Саиджанова считается его труд по 
изучению памятника Самарканда Чильдухтарон. Его работа по обследо-
ванию усыпальницы Чильдухтарон в Самарканде стала основой для до-
клада на III Международном Конгрессе по иранскому искусству и архе-
ологии, в 1935 г. Ленинграде. Приглашённый как авторитетный знаток 
древних восточных рукописей и памятников искусства, он сделал доклад 
«Новые факты о памятниках Самарканда», где привёл доказательные 
данные об ошибочности названия мавзолея Чильдухтарон, который на 

433  Там же. 



196

самом деле был мавзолеем Кучкинчихана. Эти выводы основывались на 
скрупулёзном изучении источников и результатах археологических изы-
сканий. Решение руководства города Самарканд, создать сквер вокруг 
Регистана, сподвигнуло М. Саиджанова организовать археологическую 
экспедицию для изучения остатков мавзолея. Изучив его сохранившие-
ся части, археологи перенесли намогильные плиты, надписи на которых 
были прочтены М. Саиджановым. Одновременно изучая источники, в 
частности вакуфные грамоты, он пришёл к выводу о том, что мавзолей 
был построен в период правления Кучкинчихана в XVI в. Новое слово 
в науке было оценено по достоинству, М. Саиджанову было присвоено 
заслуженное звание профессора. Доклад был опубликован в 1936 году в 
журнале «Социалистическая наука и техника»434. Однако доклады Кон-
гресса были опубликованы лишь в 1939 г., через два года после расстре-
ла властями М. Саиджанова и соответственно его доклад не мог быть 
включён в издание435.

О научно-исследовательской деятельности М. Саиджанова в тече-
ние многих лет свидетельствует его архив, составленный Б. Эргашевым 
и Л. Ходжаевым, который, как они сообщают весил 40 кг и состоял из 
39 пунктов. Он включает в себя документы, касающиеся XV–XIX вв., 
источники, в том числе вакуфные, и комментарии к ним, планы архео-
логических раскопок, снимки археологических находок, дневники экс-
педиций, с участием Саиджанова, конспекты редких исторических книг, 
например «Тарихи Рашидий», «Равзатул-сафо», «Зафарнаме». Есть 
также тексты прочитанных им лекций, текст его работы о Сайфиддине 
Бохарзи (73 листа описания), намогильных плит, и надписей, письма Я. 
Гулямова, А. Фитрата, И.И. Умнякова. Архив содержал и неоконченные, 
и неопубликованные работы М. Саиджанова, касающиеся истории ре-
волюционного движения в Бухаре, земельно-водных проблем, истории 
кварталов и мазаров Бухары, рукописные исследования «Архитектура 
Самарканда», «Чилдухтари», а также касающиеся Ак-Сарая в Шахри-
сабзе, медресе Абдул Азизхана и медресе Улугбека в Бухаре и др.436

В 50-х гг. часть архива была передана потомками М. Саиджанова в 
Институт востоковедения АН РУз. Его краткое описание было сделано 
известным историком-медиевистом О. Чехович в 1965 году. Б.А. Ка-

434  М.Ю. Саиджанов, Обследование усыпальницы Чиль – Духтарон в Самарканде // Социалисти-
ческая наука и техника. 1936. № 5. С. 92–94.

435  Международный конгресс по иранскому искусству и археологии. III Междунар. конгресс по иран. 
искусству и археологии. М.-Л.: Изд-во Акад. наук СССР, 1939. 301 с.

436  Б.Х. Эргашев, Идеология национально-освободительного движения в Бухарском эмирате. Таш-
кент: Фан, 1991. С. 47–50.



197

заков, бывший руководителем Бухарского научного центра Института 
востоковедения АН РУз отмечал, что архив состоял из редких рукопи-
сей (не только самого Саиджанова) и литографированных книг, чер-
тежей, исторических документов, карт и фотографий. Он свидетель-
ствовал, что в архиве содержатся рукописи: сборник, в котором был 
«Астрономический трактат Али Кушчи, стихов Зайниддина Васифи» и 
др., 30 документов, вакфы, ханские ярлыки, 200 фотографий и акты о 
продаже.

Большая часть исторических источников, содержащихся в архиве 
М. Саиджанова, представляют собой ценный материал по истории об-
щественно-экономической жизни народов Средней Азии, литературе, 
архитектуре и прикладному искусству. Так там содержалась рукопись 
сочинения бухарского историка XVI в. «Абдулла-наме», «Мактаб-ат 
талибин» – жизнеописание Джуйбарских шейхов, собрание сочине-
ний бухарского поэта XVII в. Саиба, «Хафиза и-таниш», посвящен-
ная истории политической деятельности Абдуллахана и др. О большом 
вкладе ученого в изучение средневековых источников свидетельствует и 
большое количество вакфных документов в его архиве. Мусульманские 
юридические документы были одним из главных его научных пристра-
стий. Б.А. Казаков предполагал, что М. Саиджанов планировал создать 
специальный обобщающий труд, посвящённый вакуфноме437.

Однако многим его планам не суждено было сбыться. Формировав-
шийся на идеях джадидизма, закалённый работой на государственных 
должностях в Бухарской республике, выросший из просветителя в от-
личного учёного, вобравший в себя навыки национальной и европей-
ской культур, Мусо Саиджанов в конце 30-х годов не остался вне поле 
зрения советской власти, репрессивная идеология которой набирала 
силу. В это время уже были репрессированы многие известные пред-
ставители партийной и хозяйственной элиты Узбекистана. В результа-
те репрессивно-политических кампаний были изобретены надуманные 
дела под названиями «группа 18», «касымовщина», «иногамовщина», 
«дело наркомпроса», «ботир гапчилар», а также «миллий иттиходчи-
лар», «миллий истиклолчилар» и др.438

Руководители республики Файзулла Ходжаев, Акмаль Икрамов и 
другие крупные государственные деятели и представители культуры 
были объявлены врагами народа и арестованы. Среди них были также 
учёные, поэты, писатели, работники различных просветительских уч-

437  Б.А. Казаков, Бесценный дар историка // Бухарские известия. 1995. 31 мая.
438  Ўзбекистон тарихи. Биринчи китоб (1917–1939 йй.). Ташкент: Ўзбекистан, 2019. С. 466.



198

реждений. Арестован был и А. Фитрат. Дружба с ним и Ф. Ходжаевым, 
джадидское происхождение Мусы  Саиджанова стало толчком к аресту. 
В январе 1937 года сотрудниками НКВД были арестованы 17 бывших 
джадидов Бухары и Самарканда, среди них был Муса Саиджанов439.

В это время он работал научным сотрудником Самкомстариса и по 
делам службы часто бывал в Ташкенте. 13 апреля он был вызван в Таш-
кент, хотя только вернулся оттуда в Самарканд. В Ташкенте на автовок-
зале он был арестован сотрудниками НКВД, которые ему предъявили 
обвинение в участии в националистической организации «Миллий ит-
тиход»440.

Подготовка к «изобретению» дела Мусы Саиджанова велась за-
ранее. Атака на него началась с печати. 18 августа 1934 года в газете 
«Правда Востока» появилась статья «Под сводами старой мечети», суть 
которой сводилась к тому, что в музеях Самарканда и Бухары, при попу-
стительстве музейных работников и руководства музея извращают со-
ветскую историю. Это вредительство выражается в пропаганде многих 
джадидских идей через экспонаты, не освещение роли пролетариата в 
освобождении эмирской Бухары441. Директором самаркандского музея 
был Муса Саиджанов. После выхода статьи незамедлительно последо-
вало постановление Партконтроля ЦК КПУз(б) «О буржуазном извра-
щении отображения истории революции в Бухарском и Самаркандском 
музеях и засоренности кадров музейных работников». Оно было опу-
бликовано в той же газете от 16 сентября. В постановлении ставился 
ряд задач по реформе экспозиций музеев и Саиджанов был освобожден 
от должности председателя Самкомстариса и директора Самаркандского 
музея, с понижением в должности, уволен был и председатель Бухком-
стариса В.А. Шишкин.

Приобщили к делу М. Саиджанова и материалы политического 
агентства в Бухаре колониального периода, в частности, донесения аген-
тов о деятельности его в джадидской организации, а также был исполь-
зован и лжесвидетель, некий Наби Рахимов. По его словам, в 1936 году 
по указанию Ф. Ходжаева, М. Саиджанову было поручено собрать ма-
териалы по истории джадидизма в Бухаре. Собранные данные якобы но-
сили антиреволюционный характер, и в них давалась позитивная оценка 
эмирскому строю, а сведения о местах поклонения, мазарах и минаретах 

439  Там же.
440  С.М. Горшенина, Муса Саиджанов – историк, археолог, искусствовед… С. 29.
441  Ю. Кугель, М. Богомольный, Н. Прокофьев, Под сводами старой мечети // Правда Востока. 

1934. 18 августа.



199

носили характер пропаганды религии442. Далее Н. Рахимов сообщал, что 
А. Фитрат, будучи редактором, одобрил работу М. Саиджанова.

Сравнив это обвинение с содержанием действительно существо-
вавшей рукописной работы М. Саиджанова «Ўрта Осиёда феодолизмни 
қелиб чиқиши» (Происхождение феодализма в Средней Азии), хранив-
шейся в его архиве, С. Мухаммедова выявила, что она не носила религи-
озного характера. Описания мест поклонения абсолютно этнографичны, 
речь в рукописи шла о градостроительстве, торговых центрах, шахриста-
нах городов, земельно-водных отношениях, земледелии и ремесленниче-
стве и торговых отношениях с сопредельными государствами443.

М. Саиджанов, наряду с другими бывшими руководителями Бухар-
ской республики решением тройки НКВД был приговорён к расстрелу. 
Ему предъявлялось обвинение в участии в антиреволюционной нацио-
налистической организации «Миллий иттиҳод», создании ее зарубеж-
ного бюро, сборе средств и передаче их в Афганистан, установлении тай-
ных связей с одним из лидеров басмаческого движения Анваром Пошшо 
и известным общественным деятелем Заки Валиди Тоганом444. М. Саид-
жанов несмотря на давление и пытки до конца категорически отрицал 
эти обвинения.

На этом закончилась жизнь поборника свободы и справедливости, 
джадида, преданного истории и археологии учёного, прекрасного отца 
семейства, уникального просветителя и новатора. 28 лет его имя было 
в забвении, как и имена многих его соратников и друзей по джадидизму.

Только в 1965 году решением Верховного суда УзССР М. Саиджа-
нов был оправдан наряду со своими сподвижниками. Но ещё в 50-х гг. 
в первых изданиях по истории БНСР, написанных в рамках советской 
идеологии описывалась деятельность младобухарцев, в том числе упо-
миналось имя М. Саиджанова445. С конца 70–80-х гг. исследователи Бу-
хары, в основном археологи, музееведы и искусствоведы в своих трудах 
отмечали роль М. Саиджанов в сохранении исторических памятников 
Узбекистана, особенно Бухары446.

442  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти... Б. 110.
443  Там же. С. 111.
444  Катагон курбанлари. Хотира. Бухоро вилояти. Бухоро, 2009. Б. 16.
445  См.: А.И. Ишанов, Создание Бухарской Народной Советской Республики. (1920–1924 гг.)…; Х.Т. 

Турсунов, Образование и деятельность Бухарской коммунистической партии. Ташкент: Узбекистан, 1983.
446  См.: М. Булатов, Мавзолей Саманидов – жемчужина архитектуры Средней Азии. Ташкент: 

Изд-во лит. и искусства, 1976; Л.И. Ремпель, Далекое и близкое: Страницы жизни, быта, строит. дела, 
ремесла и искусства Старой Бухары. Ташкент: Изд-во лит. и искусства, 1982; Н. Содиқова, Маданий 
ёдгорликлар хазинаси. Тошкент: Фан,1981; Дж. Мирзаахмедов, К изучению исторической топографии 
Бухары района мавзолея Самандов // История материальной культуры Узбекистана. Ташкент, 1984. 
Вып. 19. C. 221–237; А. Хаккулов, Тарихий ёдгорликларни таъмирлаш. Тошкент, 1983.



200

Эти авторы высоко оценивали научную деятельность Саиджанова, 
в частности Л.И. Ремпель писал: «Кроме В.В. Бартольда, В.Л. Вятки-
на и Б.П. Денике у истоков изучения Бухары в советское время стоя-
ли И.И. Умняков, один их первых авторов критического рассмотрения 
арабоязычных сведений по исторической топографии Бухары и местный 
историк, старожил Бухары М.Ю. Саиджанов, последний хорошо знал 
доступные ему источники, а главное был первым из исследователей Бу-
хары на месте своего постоянного обитания»447.

Исследование нами научной деятельности М. Саиджанова позволя-
ет сказать, что имя Саиджанова следует заслуженно ставить в один ранг 
с перечисленными учёными, без всяких оговорок с указанием места его 
проживания.

Первое исследование о научной деятельности М. Саиджанова при-
надлежит перу М. Абдураимова. Изучив его наследие, автор подробно 
останавливается на его открытиях и научных методах, использованных 
при изучении памятников Бухары и других городов Узбекистана. Он при-
водит воспоминания М.Е. Массона, высказывавшегося о Саиджанове, 
как о талантливом учёном, обладающим глубокими знаниями. Он писал: 
«я затрудняюсь кого-то из местных учёных поставить рядом с Саиджа-
новым, и если даже с сегодняшних позиций и подходить к его трудам, они 
не потеряли своей научной ценности»448.

Известный российский этнограф, Т. Жданко, исследователь исто-
рии и этнографии каракалпакского народа в своих воспоминаниях 
отмечала особый характер М. Саиджанова, как обладателя высокой 
культуры. Она была свидетелем его работы во время восстановления 
минарета медресе Мирзо Улугбека в Самарканде и отмечала, что имен-
но под его руководством эта работа была успешна завершена. Она с 
благодарностью писала о его помощи и советах в работе с архивными 
документами и отмечала, что Бухара в его изысканиях занимала глав-
ное место449.

Большая роль в изучении наследия М. Саиджанова принадлежит Б. 
Эргашеву. В его монографии, изданной в 1991 году, анализируется идей-
ная основа идеологии джадидизма в Бухаре и среди других его основате-
лей рассматривается роль М. Саиджанова450.

447  Л.И. Ремпель, Далекое и близкое: Страницы жизни, быта, строит. дела, ремесла и искусства Ста-
рой Бухары… С. 14.

448  М. Абдураимов, Кошбеги, а не кушбеги. (К истории установления власти кошбеги в Бухарском 
ханстве) // Общественные науки в Узбекистане. 1974. № 11. С. 54-60.

449  У моря барханов, на земле такыров. Сборник воспоминаний о Т.А. Жданко… С. 53–59.
450  Б.Х. Эргашев, Идеология национально-освободительного движения в Бухарском эмирате. Таш-



201

В годы независимости открылась широкая возможность для изуче-
ния многих, ранее умалчиваемых вопросов истории Узбекистана, в том 
числе джадидизма. Ряд работ появившихся в 90-2000-е годы содержали 
новые данные о жизни и деятельности М. Саиджанова и др. бухарских 
джадидов451. Исследователи, изучив архив М. Саиджанова пришли к вы-
воду, что 80% его содержания приходится на археологию. В 2005 году 
статья М. Саиджанова «Бухаро шахри ва эски бинолари» (Город Буха-
ра и его старинные здания) была опубликована в «Рабочих тетрадях» 
IFEACа № 16. Однако это был лишь единичный случай, между тем дав-
но назрела научная потребность издания сборника его работ, которые 
в своей совокупности представляют ценнейший вклад в историографию 
археологии и источниковедения.

Известные исследователи истории джадидизма Адиб Халид, Пао-
ло Сартори также уделили внимание проблеме джадидизма в Бухаре, 
включая и деятельность Мусы Саиджанова452.

В 2012 году было издано художественное эссе Н. Наимова, отобра-
жающее жизнь и деятельность М. Саиджанова, на узбекском языке, на 
русском языке книга вышла в свет в 2018 году под названием «Жизнь 
Мусо: реформатор, политик, ученый». Писатель в своей документаль-
ной повести, основываясь на архивных данных, воспоминаниях совре-
менников и родственников Мусы Саиджанова, увлекательно и убеди-
тельно описал его жизненный путь453.

Научное осмысление темы значительно продвинулось благодаря 
диссертации С. Мухаммедовой «Общественно-политическая и научная 
деятельность Мусы Саиджанова», которая создала целостный труд о 
жизни и деятельности М. Саиджанова, изучив как его рукописное на-
следие, так и биографические данные454. Особое внимание автор удели-
ла истории и содержанию архива и библиотеки М. Саиджанова, роли 

кент: Фан, 1991. С. 4, 24, 80.
451  Б.В. Лунин, Муса Саиджанова // Ижтимоий фикр. Инсон хукуклари. 2000. № 1–2 (9–10). С. 

73–75; Х. Тураев, Мусо Саиджановнинг нодир икки асори // Бухаронома. 2002. 3 август; Он же, Мусо 
Саиджанов // Мозийдан садо. 2014. № 1. С. 44–45; Г. Остонова, Аждодлар меросини урганиб // 
Имам АО Бухорий сабоклари. 2005. № 1. С. 53–54.

452  Adeeb Khalid, The Politics of Muslim Cultural Reform: Jadidism in Central Asia. Berkeley: Uni-
versity of California Press, 1998; Он же, Society and politics in Bukhara, 1868-1920 // The Central Asian 
Survey: 2000. Vol. 19. No. 3–4. P. 364–393; Рaolo Sartory, Ijtihād in Bukhara: Central Asian Jadidism 
and Local Genealogies of Cultural Change // Journal of the Economic and Social History of the Orient. 
February 2016. No. 59 (1–2). P. 193–236.

453  Н. Наимов, Маърифатга бахшида умр. Тарихий қисса. Бухаро, 2018; Он же, Жизнь Мусо: 
реформатор, политик, учёный. Бухара, 2019. 202 с.

454  С. Мухамедова, Мусо Саиджоновнинг ижтимойи-сиёсий ва илмий фаолияти...



202

известного историка А. Семенова в их приобретении Институтом восто-
коведения АН УзССР.

В годы независимости были приняты важнейшие постановления 
правительства Узбекистана об увековечении памяти жертв репрессий. 
С 2001 года каждый год 31 августа отмечается как день «Памяти жертв 
репрессий». В экспозиции Музея памяти жертв репрессий и его Бухар-
ском филиале отражены жизнь и деятельность М. Саиджанова, снят о 
нем документальный фильм. Юбилей 130-летия М. Саиджанова широ-
ко отмечался научной общественностью в 2023 году в Ташкенте, Буха-
ре и др. городах. М. Саиджанов, джадид, борец за независимость своей 
родины, один из первых профессоров исторической науки Узбекистана, 
тонкий знаток источников, всей своей деятельностью внёс неоценимый 
вклад в цивилизационное развитие своей страны.



203

Бахтиёр Бабаджанов, Паоло Сартори (Ташкент / Вена)

ДОКТРИНЫ МУСУЛЬМАНСКИХ 
РЕФОРМАТОРОВ В ЭПОХУ РУССКИХ 

РЕВОЛЮЦИЙ 1917 ГОДА: ОТ ПОЛИТИЧЕСКОЙ 
ЛОЯЛЬНОСТИ К ПУБЛИЧНОЙ КРИТИКЕ

Расширение Российской империи за счет территорий мусуль-
манских государств серьезно усложняло конфессиональную картину 
в «восточной монархии» и породило неоднообразные  отношения с 
«иноверцами» и, соответственно, оценки мусульман новых политиче-
ских условий. Мусульмане Средней Азии по-разному оценивали сам 
факт завоевания и затем жизнь в подданстве «Царя из неверных», 
хотя одновременно воспринимали это как «волю Аллаха» и со време-
нем признав Туркестан «Территорией ислама» (Дар ул-ислам), или 
«Примирения» (Дар ул-Сулх, Дар ул-Ахд). Когда страсти после во-
енных операций в той или иной мере улеглись, появились лояльные 
политические доктрины мусульманских интеллектуалов в отношении 
«Белого Царя»455. Эта тема не раз становилась предметом анализов и 
публикаций, хотя исследования приводили ученых к разным выводам. 
В том числе речь шла о взгляде на аргументации тех богословов, кто 
пытался доказать возможность признания Российской империи в каче-
стве «Территории ислама»456.

В этой статье мы предложим несколько показательных исторических 
эпизодов, связанных с публикациями в журнале богословов-реформа-

455  Б.М. Бабаджанов, Кокандское ханство: власть, политика, религия. Ташкент-Токио: Yangi nashr, 
2010. С. 531–536 (там же библиография).

456  Михаэль Кемпер, Суфии и ученые в Татарстане и Башкортостане (1789–1889). Исламский дис-
курс под русским господством. Казань: Б.И., 2008. С. 289–291; Aftandil Erkinov, Praying For and Against 
the Tsar: Prayers and Sermons in Russian Dominated Khiva and Tsarist Turkestan. ANOR 16. Berlin: Klaus 
Schwarz Verlag, 2004; Он же, Молитвы за и против царя // Исторический вестник. Том 6 (153). Москва, 
2013. С. 112–145; Robert Crews, For Prophet and Tsar: Islam and Empire in Russia and Central Asia. 
Cambridge, Mass., 2006; Hisao Komatsu, “Dar al-Islam under Russian Rule”. Empire, Islam, and Politics 
// In: Central Eurasia. U. Tomohiko (ed.). Sapporo: Slavic Research Center, Hokkaido University, 2007. P. 
9–18.



204

торов Туркестана «ал-Ислах» («َالِإِصْلاح/al-Iṣlāḥ»)457. Будет обсуждена 
религиозная аргументация богословов империи, используемая вначале 
для выражения политической лояльности Царю (даже во время оче-
видной дискредитации идеологии самодержавия), а затем для критики 
«прежнего режима» в эпоху революций, после отречения Николая II 
(1894–1917). Для этого использованы статьи журнала на политические 
темы. До сих пор они не осмыслены в контексте исторических и бого-
словских традиций, на которые старались опереться их авторы. Этот ма-
териал используется современными исследователями преимущественно 
для ограниченных реконструкций политического опыта и неудачных по-
пыток исламских организаций создать приемлемую экономическую про-
грамму в парламентских дебатах458. Способы аргументаций богословов 
(в традициях фикха) всегда остаются за пределами внимания исследо-
вателей. Мы постараемся показать – как отразились на политической 
и религиозной риторике журнала бунты и революционные катаклизмы 
бурных событий 1917 г.

Название журнала переводится как «Исправление»459 и толкуется 
исследователями как «реформа». Хотя журнал ставил задачи именно 
«исправления» ритуальной практики мусульман, которые, как полагала 
редакция и авторы журнала, отошли от предписаний первородного исла-
ма460. Напомним, что «ал-Ислах» появился (январь 1915461) как раз пе-
ред бурными политическими событиями, связанными с Восстанием 1916 
года, и продолжал выходить в период русских революций 1917 года. Ре-
дакция журнала подчеркнуто отстранялась от углубленного обсуждения 

457  Краткие сведения о журнале см: Adeeb Khalid, Muslim Printers in Tsarist Central Asia: a Research 
Note // Central Asian Survey. 11/3. 1992. P. 113–118; Ibid. Printing, Publishing, and Reform in Tsarist 
Central Asia // International Journal of Middle East Studies. 26. 1994. P. 187–200; A. Stéphane, Du-
doignon, La question scolaire à Boukhara et au Turkestan russe, du «premier renoveau» à la soviétization (fin 
du xviii siècle-1937). In: S.A. Dudoignon, F. Georgeon (eds.), Le réformisme musulman en Asie Сentrale: 
du «premier renoveau» à la soviétization, 1788–1937 // «Cahiers du monde russe». XXXVII /1–2. 1996. 
P. 133–210; С. Агзамхожаев, Туркистон Мухторияти. Тошкент: Маънавият, 2000. Б. 14–18 (в этих 
работах основная библиография).

458  Adeeb Khalid, Tashkent 1917: Muslim Politics in Revolutionary Turkestan // Slavic Review. 55/2. 
1996. P. 270–296; С. Агзамхожаев, Туркистон Мухторияти. Б. 77–84; Marco Buttino, La rivoluzione 
capovolta. L’Asia centrale tra il crollo dell’impero zarista e la formazione dell’URSS. Napoli: l’ancora del 
Mediterraneo. 2003. P. 191–230.

459  Надпись на обложке и титульном листе (фронтисписе) первого номера журнала представляет 
собой фрагмент аята 88 из 11-й суры Корана: ُإِِنْ أُرُِيــدُ إِلِاََّ الِإِصْلاحََ مَــا اسْــتطَََعْتُ وَمَــا توَْفيِقِــي إِلِاََّ بِالللــهِ عَليَْــهِ توََكََّلْــتُ وَإِلِيَْــهِ أُنُِيــب 
– «Поистине, я желаю только исправления, пока могу. Помощь моя только у Аллаха и к Нему я 
обращаюсь. Отсюда заимствовано название «ал-Ислах» (Исправление).

460  Б. Бабаджанов, П. Сартори, У истоков советского дискурсa о “Хорошем исламе” в Советской 
Центральной Азии / Ab Imperio. Казань. 3/2018. С. 219–255.

461  Первый номер журнала вышел 14 января 1915 года (12-е раби‘ ал-аввал 1333). Ответственный 
редактор первых номеров Саййах б. ‘Абд ар-Рахман Садик. Затем редакторы менялись.



205

политических проблем, сосредотачиваясь на образовательной задаче и 
стараясь помочь мусульманам избавиться от «неправильных обрядов и 
обычаев» в исламе, которые, как они полагали, стали причиной «регрес-
са мусульман». Вопросы читателей, дискуссии между авторами журнала 
в первом десятке номеров почти полностью были отвлечены от полити-
ческих контекстов и никак не отражали особенностей взаимодействия с 
империей. Однако обойти политику у журнала не получилось.

«Предписано подданным разделять со своим Падишахом 
радость и горесть». Традиционные политические доктрины в 
новых условиях.

Начало Первой мировой войны поставило перед мусульманами Рос-
сийской империи ряд вопросов – чья война бушует на территории Ев-
ропы? Совпадают ли интересы мусульман с интересами империи (или 
Царя/Падишаха)? Богословы журнала отвечали на подобные вопросы 
по-разному462, нередко, в контексте ханафитского понимания статуса 
справедливого правителя, с которым, независимо от его веры, следует 
разделять его успехи и неудачи (см. ниже). Именно такой контекст мы 
видим в условно редакторской («Вводной») статье первого номера жур-
нала «ал-Ислах», подписанной редактором. Она составлена в виде тра-
диционного обращения и мольбы (мунажāт) к Аллаху, с покаяниями в 
грехах и завершается молитвами и похвалой в адрес «справедливого и 
благожелательного Падишаха». Славословие в адрес Царя изложено 
в стиле пятничных хутб. Редакция ясно обозначает свою политическую 
лояльность и обращается к мусульманам:

«Наш истинный [ханафитский] мазхаб и наша чистая вера 
учат нас тому, чтобы мы были искренне благодарны справедливо-
му Падишаху. Ведь Ануширван463 был правителем-огнепоклонни-
ком. Однако при нем справедливость процветала настолько, что 
наш Посланник – благословения и приветствия ему! – радовался 
этому. Следовательно, если справедливый Падишах становится 

462  Еще после Русско-японской войны знаменитый богослов из Казани Абдурашид Ибрахим наста-
ивал на том, чтобы мусульмане России воспользовались ослаблением и постарались обрести свободу. 
См.: Komatsu, Dar al-Islam under Russian Rule, 2–5.

463  Речь идет о сасанидском правителе Ануширване/Нуширване (Хосрой/Хусрав I, 531–579), имя 
которого часто использовалось в мусульманской историографии как образец справедливого правле-
ния. См.: Анке Кюгельген, Легитимация среднеазиатской династии Мангитов в произведениях их 
историков (XVIII–XIX вв). Алматы, 2004. С. 227 (изд. не указано); Бабаджанов, Кокандское хан-
ство... С. 372, 426.



206

повелителем подданных и граждан (rai’at va fuqarālārning), то 
это поистине милость Всевышнего Аллаха своим рабам. И самое 
высшее проявление справедливости в том, что он [Падишах] 
управляет своими подданными согласно уровню их развития (‘alā 
as-sawiyya), а также разрешая следовать предписаниям веры и 
мазхаба каждому жителю страны. Поэтому, мы жители Турке-
стана должны быть благодарными нашему Падишаху за религи-
озные свободы. (С. 4/5). И в самом исламе эта благодарность [Па-
дишаху] является предписанным [религиозным] обязательством 
(wājib). Предписано также подданным разделять со своим Пади-
шахом радость и горесть. И значит, мы благодарны Всевышнему 
за эту милость, ибо Он дал нам способность ощущать и пони-
мать ниспосланную милость и быть признательными за нее».

Тему позитивного отношения мусульман к Царю вполне можно было 
бы воспринимать как форму преодоления цензуры через демонстрацию 
своей политической лояльности, если бы не два обстоятельства. Первое 
касается знакомой по историческим сочинениям семантики и синтаксиса 
приведенного текста. Здесь мы видим схожие и в известной мере стан-
дартизированные вербальные и семантические каноны, которые обычно 
прилагались в придворных историях к мусульманским правителям для 
их электоральной или политической репрезентации, прокламировали 
справедливость и благие деяния царствующей особы. Подобная ком-
плементарность основана на богословско-юридических нормах, предпи-
сывающих подчинение правителю в любых ситуациях, дабы не вызвать 
разрушительную смуту (фитна)464.

Во-вторых, в истории мусульман не раз возникали ситуации, когда 
часть общины оказывалась в числе подданных немусульманского пра-
вителя. В этих случаях, если оценка статуса общины была позитивной 
(то есть территория их проживания оценивалась как «Дар ул-ислам/
Территория ислама»), то исламские каноны политической легитимации 
переносились на правителя «из неверных»465. Тем более, как сказано, 
многие богословы признали русских царей «справедливыми правите-
лями» в отношении мусульман466, прилагая к ним, как видим, давнюю 
исламскую теорию о «праведном правителе из неверных», как гаранте 

464  Б. Бабаджанов, Кокандское ханство… С. 530–531.
465  См.: М. Кемпер, Суфии и ученые в Татарстане… С. 394–403; Б. Бабаджанов, Кокандское хан-

ство… С. 531–538.
466  Erkinov Aftandil, Praying For and Against the Tsar: Prayers and Sermons in Russian Dominated Khiva 

and Tsarist Turkestan // ANOR. 16. Berlin: Klaus Schwarz Verlag, 2004; Он же, Молитвы за и против царя 
// Исторический вестник. Том 6 (153). Москва, 2013. С. 112–145; Robert Crews, For Prophet and Tsar…



207

справедливого применения шариата. Например, в сочинениях по фикху 
встречается следующее предписание: «Уместно следовать юридиче-
ским решениям правителя справедливого и несправедливого, если 
даже он неверный. Однако, в странах, в которых управляет не-
верный правитель, уместно мусульманам собираться [на молит-
вы] и праздники, а кадий может исполнять свои обязанности, с 
согласия мусульман»467.

Иными словами, источники, которые находились на руках у богосло-
вов-реформаторов, допускали ситуацию существования общины в усло-
виях немусульманского государства. И хотя такого рода цитаты имели 
характер стандартных формул, они показывают, что в местной среде ре-
лигиозных ученых и юристов сложились свои оценки статуса мусульман 
в разных политических условиях, в частности, легитимность правителя 
другой веры.

Это восприятие усиливается, если мы обратимся к еще одной ста-
тье, вышедшей из-под пера одного из самых активных авторов журнала 
Хал-Мухаммада ибн Тура-кули (богослов из Мерке – городка на юге со-
временного Казахстана). Его статья, очевидно, стала реакцией на начало 
восстания 1916 года, поводом к которому стало «Высочайшее повеление» 
от 25 июня, разрешающее привлекать «инородческое население» к ты-
ловым и прочим работам468. Главная идея автора обозначена в названии 
– «Шукр-у наʻат» («Благодарность за благоденствие»469), имея в виду 
политическое, социальное состояние мусульман Туркестана, их активное 
участие в экономических проектах империи, вовлечение в политические 
структуры, вроде Думы и т.п. Предисловие написано в традиционном сти-
ле, призывая быть благодарным Аллаху за ниспосланные милости. Затем 
Хал-Мухаммад переходит к основной части статьи и пишет:

Для нас – коренных жителей Туркестана является великой мило-
стью и большим подарком [судьбы] жить под защитой Русского госу-
дарства (Biz Turkistānlik ahālilārigha Rusiya dawlatini himoyasinda 
bulmāqhimiz Allāh Taʻāla tarafidin birilmish ulugh naʻmat va aʻzim 

467  “Wa yajuzu taqlid al-qaḍā’ min as-sulṭāni-l-‘ādil wa-l-jābir wa laū kāfiran. Wa amma fī bilādin 
‘alayhā wallātu kufrin fa-yajuzu li-l-muslimīna iqāmatu al-jam‘i wa-l-ā‘yādi wa yaṣīru al-qāḍī qāḍīan 
bi-tarāḍī al-muslimīn”. Ихтийар ад-дин б. Гийас ад-дин ал-Хусайни. Мухтар ал-Ихтийар. Ркп. ИВ 
АН РУз, № 9767, л. 37 б.

468  Подробнее см.: Восстание 1916 года в Туркестане: документальные свидетельства общей траге-
дии (сборник документов и материалов). Составитель, автор предисловия, вступительной ста-
тьи и комментариев: Т.В. Котюкова. Москва, 2016. С. 38–42, 100 и далее.

469  Более полное название: «Shukr-i na’mating[ni] aylar ziyād / Nā-shukurlik qilmāngizlar hey ʻubād» 
(Благодарность за благоденствие умножает твое благосостояние / Так не будь же неблагодарным, эй 
благочестивый»!) // «ал-Ислах». 1916. № 18/2. 15 сентября. С. 520–524.



208

mawhubatdur) …Обязанностью всех нас является то, чтобы мы встрети-
ли с послушанием, терпением и искренней радостью поддержали и ис-
полняли Величайшее повеление Падишаха от 23 июня470 и немедленно 
приступили к его исполнению ...С тех пор, как мы подчинились Русскому 
государству и до сих пор, мы, мусульмане, не видели никаких недостат-
ков (kamchilik), никто не посягал на нашу жизнь, имущество, нашу веру 
и религиозную совесть. День ото дня развивается наша торговля, произ-
водство (sanāʻat), искусство.

Далее автор предлагает вспомнить о трудностях жизни в ханское 
время, целую череду «смут и грабежей» и сравнить это с прошедшими 
51 годом жизни под властью России, которые, как пишет автор, «для 
мусульман стали временем расцвета торговли и производства». 
«У нас нет оснований быть неблагодарными Русскому государ-
ству» – завершает свою мысль автор. В заключение приведены зна-
комые по религиозной письменной традиции постулаты, вроде: «Пади-
шахи должны быть справедливы к поданным, точно также, как и 
поданным предписано (wājib) выполнять все приказы правитель-
ства (hukumat). Религиозные и мирские правила повелевают под-
чиняться этому ...Все, кто не подчиняется этому правилу, подо-
бен тем, кто рубит топором свою ногу, нанося вред себе и стране 
(el-yurt)» (с. 522–23).

Напоминаем, что статья написана как реакция на начавшееся вос-
стание 1916 года, возможно, по требованию властей. Это заметно по 
контекстам (например, сноски на «Высочайшее повеление») и стилю, 
хотя аргументация выглядит вполне в форме тех традиций политическо-
го конформизма, о которых говорилось выше.

Однако хотелось бы избежать желательного (или, наоборот, неже-
лательного) характера интерпретаций такого рода пассажей, отражаю-
щих меняющиеся, в зависимости от ситуации, мнений мусульманских 
авторов. Тем более, как сказано, рассуждение на такого рода темы – 
есть форма личного иджтихада471 богослова, которое предписывает при-
способляться ко времени и условиям, в которых оказалась община (из-
вестное правило «аз-заман ва-л-макан» / время/эпоха и место). Еще 
важнее отметить – как политика царской администрации способство-

470  В действительности «Высочайшее повеление» с привлечением мусульман к тыловым работам 
вышло 25 июня.

471  Иджтихāд (ар. усердие, старание) – независимое выведение решений по правовым или бого-
словским вопросам. Согласно суннитской традиции, после формирования основных положений бого-
словско-правовых школ (мазхабов), «врата иджтихада» были закрыты. Подробней см.: J. Schacht, D. 
Macdonald, Idjtihād // Encyclopaedia of Islam. 2th ed. Vol. III. Leiden, 1986. P. 1026–1027.



209

вала смещению идентичностей среди одних и тех же исламских общин 
в Российской империи. Обсуждение собственной идентичности пре-
вратилось среди мусульманских интеллектуалов в самую обсуждаемую 
тему исламского дискурса в контексте социальной и конфессиональной 
сложности Империи. Неологизмы вроде «эл-юрт», «ислом милла-
ти» (страна, исламская нация) и т.п. уже прочно вошли в «исламский 
словарь», ясно обозначив новые формы локальной и «национальной» 
идентичностей. Очевидно, что этот дискурс способствовал укреплению 
традиционно сильного чувства «мусульманской нации», как составной, 
но вполне автономной части империи472.

С другой стороны, приведенные эпизоды позволяют вновь заметить, 
что понимание о справедливости «Царя из неверных» – дань давней бо-
гословско-юридической традиции, когда лучший правитель должен был 
воплощать в себе идеал справедливости (‘адалат), независимо от его 
конфессиональной принадлежности473. Местные мусульманские авторы 
обсуждали формы сосуществования с колониальными властями в раз-
ных контекстах – от неприятия и до лояльного474. При этом обычный и, 
в известном смысле, дежурный аргумент возможного сосуществования 
в государстве «неверных» (если его статус определен как «дар ал-ис-
лам», либо как «дар ас-сулх»475) уже обрел изрядно литературную или 
даже фольклорную форму, основанную на упомянутом выше хадисе о са-
санидском правителе Ануширване, которого, по преданию, ценил даже 
Пророк за его справедливость (см. выше).

Таким образом, политическое кредо редакции и издателей, выне-
сенное в первую статью журнала либо в статью с полемикой о «цене 
свободы для мусульман», видимо, не стоит понимать только как адапта-
цию к цензуре, либо намеренное и дежурное проявление лояльности к 
властям. Хутбы богословов Туркестана такого содержания появлялись в 
печати и уже обсуждались в работах исследователей476. В этом контексте 

472  Christian Noack, Les musulmans de la région Volga-Oural au xixe siècle. L’arrièreplan, social 
économique et culturel du mouvement d’émancipation // In: S. A. Dudoignon, D. Is’haqov, R. Möhäm-
mätschin (eds.) «L’islam de Russie. Conscience communautaire et autonomie politique chez les Tatars 
de la Volga et de l’Oural, depuis le XVIIIe siècle». Paris, Maisonnouve & Larose. P. 89–114.

473  Б. Бабаджанов, Кокандское ханство… С. 423–427 (там же ссылки на первоисточники и лите-
ратуру).

474  А. Эркинов, Молитвы за и против Царя…
475  «Территория ислама» – место (страна), где правление находится в руках монарха другой веры, 

но где мусульманам не чинятся препятствия в отправлении религиозных предписаний. Дар ас-сулх – 
территория, в которой правит государь иной веры, но где достигнуты соглашения о мирном сосущество-
вании (сулх) между представителями разных конфессий.

476  См. упомянутые работы А. Эркинова и Р. Крюса, в которых преимущественно разобран литера-
турный и политический контекст этого явления.



210

вводную статью журнала можно толковать как позитивную реакцию на 
то конфессиональное разнообразие и правовой плюрализм (либо пра-
вовое разнообразие), которые стали реальностью в Туркестане колони-
ального периода477.

С другой стороны, очевидно желание журнала взять на себя роль 
умиротворителя в то время, когда в регионе уже вспыхнуло восстание 
недовольных началом привлечения «инородцев» для тыловых работ на 
нужды фронта (1916 г.), появились первые жертвы. Эти призывы тоже 
облекаются в знакомую форму апелляции к традициям, связанным с 
предписаниями и форматом взаимоотношений со справедливым прави-
телем, подчинение которому введено в круг религиозных обязанностей 
(wājib).

«Царь низложен, да здравствует свобода!»    
Смена политических контекстов

Война и революции в Российской империи, которые настойчиво 
заглядывали в окна редакции «ал-Ислах», заставляли авторов менять 
свои взгляды и оценки событий и отходить от своего былого принципа 
– воздерживаться от обсуждения политических вопросов, либо свести 
это к минимуму. На задний план отошли былые контексты обсуждений 
«мазхабных норм», предписывающих признавать легитимность любого 
правителя, сохраняющего статус «Дар ал-ислам» в месте, где живут му-
сульмане478. Теперь в статьях «на злобу дня» очевидно влияние кризиса 
власти, последовавшего за военными поражениями Российской импе-
рии, катастрофической нагрузкой на бюджет. Как следствие – ухудше-
ние благосостояния основной части населения, недовольство которого 
переросло в бурные события эпохи восстаний и русских революций. 
Весь этот «клубок проблем» буквально ворвался в редакцию журнала 
и не оставил выбора – обсуждать текущие проблемы политики, как это 
делали все газеты Российской империи, или придерживаться прежних 
принципов, упорно утверждая, что «в Багдаде все спокойно»... Выбор 
был очевиден. Теперь «ал-Ислах» выделяет заглавную рубрику, обозна-
ченную в полном соответствии с неологизмами времени: «Религиозные, 

477  Подробней см.:P. Sartori, Visions of Justice. Sharīʿa and Cultural Change in Russian Central Asia 
// Handbook of Oriental Studies Handbuch der Orientalistik Section Eight Uralic and Central Asian 
Studies. Ed. by Nicola Di Cosmo. Volume 24. Brill, Leiden, Boston, 2016 (там же обширная библиография 
вопроса).

478  Условия (на основе сочинений по фикху) подробно разобраны в упомянутой работе М. Кемпера. 
Суфии и ученые в Татарстане… С. 387–404.



211

исторические, национальные и социальные вопросы» (Diniy, tā’rikhiy, 
milliy va ijtimāʻiy masa’lalār; начиная с № 4/3, 15 февраля, 1917, с. 
716). Хотя на Февральскую революцию газета среагировала спустя два 
месяца, опубликовав серию статей с главной идеей о «свободе/хуррий-
йат». Очевидно, это было связано с отсутствием опыта и соответствую-
щих корреспондентов. Поэтому в статьях на политические темы заметно 
влияние печати того времени (особенно в части «лозунговых формул»), 
что, впрочем, не восполняло недостаток квалификации и знаний, какие 
соответствовали бы «текущему моменту»

Первые «политические статьи» журнала озаглавлены в духе вре-
мени и в полном подражании политическим лозунгам газет и журналов 
того времени: «Да здравствует свобода!», «Свобода» и «О свободе» 
(№ 7/3 от 15 апреля 1917, с. 812–822 и след.). Статьи напоминают сот-
ни подобных публикаций того «горячего времени». В контексте наших 
задач, интересно посмотреть на формы новых адаптаций былых доктрин 
о власти, о статусе мусульман. Теперь для Царя (или «Самодержца») 
нашлись другие обозначения, возникшие под влиянием политического 
словаря эпохи революций. Слоган первой статьи лозунговый, вполне в 
духе времени: «Кончилась тьма самодержавия (istibdād)»; «Мы ос-
вободились от цепей старого режима (iski hukumat)»; «Зловещая 
тень злосчастного государства прошлого исчезла ...» и т.п. (там 
же, с. 812 и далее). В следующем номере помещено продолжение статьи 
«Свобода/Хурриййат» (№ 8/3 от 1 мая 1917, с. 817–820), где преж-
ний самодержавный режим вновь квалифицируется как «угнетатель» 
(зāлим), который «мусульмане терпели издавна». Царский режим по-
лучил еще одно обвинение в том, что он использовал религию «как ору-
дие угнетения» (там же, с. 818). Статья завершается вопросами новому 
правительству – обеспечит ли оно истинную свободу религии, будет ли 
помогать укреплению медресе и его вакфов и т.п.

В последних номерах журнала возникла небольшая дискуссия с еще 
одним журналом религиозных реформаторов – «ал-Изах». Основные 
темы спора – способ борьбы мусульман за представительство в Учре-
дительном собрании и затем в Совете народных депутатов и отстаивание 
статуса автономии в составе России. В «ал-Изах» была опубликована 
статья Мулла Пир-Мухаммада Аʻлама, который вызывал на дискус-
сию самого популярного автора «ал-Ислах» Хал-Мухаммада Туракули. 
Последний в одной из своих статей призывал реформаторов на время 
забыть о бесплодных спорах «вокруг вопросов шариʻата» и вместе вы-
ступить в борьбу за места в Учредительном собрании, уверяя, что исто-
рия им не простит, если они откажутся воспользоваться парламентской 



212

борьбой, чтобы добиться подлинной автономии Туркестана («ал-Изах», 
№ 14/3, 1917, с. 425–429).

Пир-Мухаммад Аʻлам, не вполне точно поняв доводы оппонента, 
возмутился: «Поразительно! Теперь мы должны разрушить ша-
риʻат во имя свободы (хуррият) и религию нашей нации (миллат) 
во имя автономии! Ведь свобода и автономия пришли нам сами 
собой, и мы для них ничего не сделали... И что теперь мы сможем 
сделать, если правительство нам не даст автономию? Что же мы 
возьмем это насильно?».

Далее Пир-Мухаммад приводит в пример Финляндию, которая объ-
явила о своей независимости и «избавилась от опеки России». «Что 
из этого вышло? – спрашивает он. – Теперь улицы ее городов на-
полнились солдатами и пулеметами479... Вы забыли о Джизакских 
событиях, или о событиях у киргизов480? ...Разве можно шутить 
с государством? (Hukumat bilan o‘ynab bo‘ladimu?)», имея в виду 
серьезную угрозу насильственного подавления любого политическо-
го выступления. Затем Пир-Мухаммад говорит о предпочтительности 
«парламентского пути», то есть о том, что нужно попытаться отстоять 
свои интересы во время предстоящего съезда Учредительного собрания, 
но без насилия. Он категорически осуждает тех, кто пытается призвать 
людей к насилию и сам только пользуется плодами кровавой победы 
(«ал-Изах», № 8/3, от 26 августа, 1917, с. 116–119).

В ответной статье, Хал-Мухаммад утверждал, что относительно 
«понимания важности шариата» оппонент исказил его мнение и что он 
лишь призывал к объединению всех мусульманских фракций в Учре-
дительном собрании. И этот призыв никак не может быть истолкован 
как «отступление от шариʻата. Однако главное внимание автор уделил 
политическому контексту спора. Он заметил, что свобода и автономия 
– «это один из плодов пролитой в Джизаке и в Кыргызыстане 
крови (hāl bu ki, Dizakh va Kirghizistānlarda nā-haqq to‘kilmish qānlar 
samarasidur)481 и поэтому мы вправе воспользоваться этими пло-
дами». Далее он пишет:

«Свобода и автономия не означает отказ от шариʻата, от 
веры и нации. Напротив, оно сваливает стену запретов, стоя-
щую между ними. 2-й Всероссийский съезд мусульман в Москве482 

479  Имеется в виду введение военного положения в Финляндии в июле 1916 г.
480  Имеется в виду упомянутое выше восстание 1916 года.
481  Имеются в виду локальные выступления восстания 1916 года.
482  Автор вновь ошибся в датах. В Москве состоялся 1-й Всероссийский мусульманский съезд (1–11 

мая 1917). А второй съезд состоялся в Казани (21 июля – 2 августа, 1917).  Источник: https://realnoev-



213

объявил о национальной автономии (миллий мухторият), не до-
жидаясь Учредительного собрания... Если мы – туркестанские му-
сульмане – будем сотрудничать с другими нациями и поверим их 
обещаниям, то в Туркестане, как и при прежнем правительстве, 
будут введены чуждые нам законы, и мы несомненно останемся в 
подавленном и угнетенном состоянии. И если сейчас мы упустим 
шанс и... будем продолжать ссориться, то второго такого случая 
не будет» (там же, с. 118).

Здесь нам важно подчеркнуть два обстоятельства. Во-первых, мы 
видим почти полную перемену взгляда Хал-Мухаммада на восстание 
1916 года. Призывая во время него к подчинению Царю, объявляя о 
расцвете мусульман при колониальном режиме, теперь он воспринима-
ет обретенную свободу как плод пролитой крови во время этих событий. 
Во-вторых, отстаивая жесткие формы парламентской конкуренции, он 
все-таки не говорит о насильственных формах борьбы за автономию и 
тоже опасается «финляндского сценария», вполне согласуясь с полити-
ческой лояльностью большинства реформаторов того времени. Очевид-
но, что манифесты Временного правительства, уравнивающие в правах 
все конфессии, сформировали движение политической эмансипации 
среди мусульман. Одновременно, выработанный за многие годы страх 
перед вооруженным подавлением всякого антиправительственного вы-
ступления, сохранял опасения перед кровавыми сценариями борьбы за 
автономию. В-третьих, в изложении о политических (парламентских) 
задачах, в среде реформаторов не заметно и следа религиозной аргумен-
тации.

Все эти революционные пассажи и лозунги отнюдь не означали, что 
редакция отказалась от былой политической лояльности. «И если сво-
бода [религии] объявлена новым правительством, то да здрав-
ствует это новое правительство» – заявляют они (№ 7/3 от 15 
апреля 1917, с. 812).

Далее, редакция по-своему классифицирует свободу, которую раз-
деляет на два вида: «экономическая свобода» и «свобода религии» 
(mulkiy va diniy hurriyat). Экономическая свобода почти никак не разъ-
ясняется (очевидно, в силу отсутствия соответствующего образования у 
реформаторов ЦА), тогда как свобода религии прокомментирована про-
странно, однако сведена к давно обсуждаемым в журнале аргументам по 
упрощению ритуальных обязанностей, в контексте вполне прагматич-
ного толкования религиозных обязанностей, конечно, исключая из нее 

remya.ru/articles/64940-kak-tatary-iz-unitaristov-stali-federalistami-100- let-nazad



214

все дополнительные ритуалы (нафила), которые квалифицируются как 
политеистические (ширк). И вновь звучит призыв вернуться к «перво-
начальной, чистой религии», необременённой  предписаниями правовых 
сочинений позднейшего времени с их обширными комментариями и су-
пракомментариями (там же, с. 813–817).

По крайней мере, ясных и выверенных путей преодоления кризиса 
авторы журнала не предлагали483. Напротив, с удивительной настойчи-
востью старались вновь связать экономические бедствия общины и по-
ражения в парламентской борьбе за места в Учредительном собрании и 
затем в Советах с теми же «неправильными обычаями», инициирован-
ными факихами и суфиями, которые превратили «все близкое далеким, 
простое сложным», «окутали религию суевериями» и т.п. «Вну-
тренними врагами ислама и мусульман» снова объявлены суфии, к 
которым присовокупили философов, комментаторов Корана (муфасси-
ров), мутакаллимов и др. Для авторов статей выход для мусульман из 
«тупика эпохи» только один – вновь вернуться к исламу времени Про-
рока, когда «ислам был простым и ясным путем», и именно поэтому 
это была «эпоха побед ислама» (№ 8/3, 1917: 847–858; 10/3, 1917, 
с. 908–914; 11/3, 1917, с. 930–935484; 12/3, 1917, с. 942–943; 13/3, 
1917, с. 954–956 и др. номера).

Такая настойчивая апелляция к юридическим (в рамках фикха) и 
богословским вопросам, как инструменту для выяснения причин отста-
лости, политической зависимости и неудач мусульман имеет свое объ-
яснение. Редакция, авторы и читатели «ал-Ислах» были уверены, что 
именно отсутствие унитарности среди мусульман, неоднообразное пони-
мание «предписаний шариата», пределов заимствований «у неверных» 
привело к разному пониманию причин кризиса общины и раскололо об-
щину на «джадидов» и «кадимистов»485.

Даже оказавшись перед фактом расколов в парламентской борь-
бе, стороны мало сделали для того, чтобы их преодолеть, настаивая, что 
«только договорившись по вопросам шариʻата», можно рассчитывать 
на единство политической платформы. Хотя тот же Хал-Мухаммад при-
зывал забыть на время о противоречиях в религиозных вопросах и по-
стараться объединиться в Учредительном собрании. Впрочем, эта статья 

483  Исключение, может быть, составляют призывы к «джадидам» и «кадимистам» объединиться и 
забыть о противоречиях (см. выше).

484  Пагинация в оригинале перепутана.
485  Причины «раскола среди мусульман» (мусулмонлар орасинда ихтилофлар) с критикой джа-

дидов см.: Ал-Ислах. № 18/1. 1 октября. 1915. С. 562–563; № 22/1 1 декабря. 1915. С. 472–480; № 
14/3. 15 июля. 1917. С. 425–429 и др.



215

едва ли не единственная в журнале, в которой предложено лидерам обеих 
платформ мусульман-реформаторов не отвлекаться от важных полити-
ческих задач, не сосредотачиваться на спорах о «правильном шариʻате», 
не выносить собственные богословские и юридические противоречия на 
трибуны кворумов и митингов, а объединить усилия мусульман в парла-
ментской борьбе486. Как видим, солидарность понималась только в рам-
ках «исламской солидарности» (без этнического контекста!), в отличие 
от хорошо известных лозунгов эсеров, и особенно большевиков, о «со-
лидарности трудящихся», об общем враге – «царском режиме – тюрь-
ме народов» и т.п.

Заключение

Американский исследователь Роберт Крюс утверждал, что веротер-
пимость (толерантность) в Российской империи стала «намного боль-
шим [явлением], чем политика невмешательства». Это был ин-
струмент для объединения неправославных подданных, число которых 
увеличивалось с расширением империи. Одновременно, как полагает Р. 
Крюс, терпимость была средством вмешательства государства в дела не-
православных народов и, что это вмешательство «часто приветствовали 
мусульманские лидеры», сами пользуясь инструментализированными 
практиками государства487.

Картина представляется сложнее, поскольку мусульмане, с одной 
стороны, действительно обернулись в хороших учеников во время слож-
ных виражей имперской политики в отношении к «инородцам и ино-
верцам»488. Одновременно эта дипломатическая игра «в толерантные 
отношения» приносила свои плоды, но изрядно формализировалась, 
превращаясь в уже привычный политический ритуал. С другой стороны, 
проявление «верноподданности» для мусульман тоже стало инструмен-
том, который, как показано выше, имел серьезные основания в юриди-
ческой и богословской традиции в исламе, и потому мог вполне соче-
таться с обретенным опытом в реалиях имперской конфессиональной 
политики. Более важным следствием обсуждения проблем общины в 
новых терминах (политических и этно-религиозных неологизмах ислам-
ского словаря) стала очевидная активизация коллективного сознания в 

486  Ал-Ислах. № 20–21/3. 1 декабрь. 1917. С. 581–583.
487  Robert Crews, For Prophet and Tsar… Р. 10.
488  Или, как писал известный колониальный эксперт в Туркестане Н. Остроумов: «Мусульмане 

быстро научились у нас же нашей изворотливости и лести, с какой застаешь наших некоторых 
чиновников, не понимающих, что это лишь внешнее, наносное». См: НАУз ф. И-1009, оп. 1, д. 34, л. 14.



216

колониальную эпоху (естественно, с сильным религиозным контекстом 
и еще слабо выраженным этническим), что серьезно изменило форму 
передачи религиозных знаний и нового опыта посредством массовых 
публикаций периодики, а самое главное, повышало опыт политических 
аргументаций, парламентской борьбы.

В эпоху русских революций большинство мусульманских интеллек-
туалов продолжали ощущать себя субъектами империи – с Царем, или 
без него – и говорили об автономии в составе политических объедине-
ний на территории Российской империи. Как разворачивались идеоло-
гические основы таких подвижных идентичностей становится особенно 
важным, особенно в контексте представленных выше наглядных образ-
цов и результатов глубоких изменений, которые пережили мусульмане в 
составе Российской империи.



217

Оксана Пуговкина (Ташкент)

«ВОЕНСПЕЦЫ» В СОВЕТСКОМ ТУРКЕСТАНЕ – 
УЗБЕКИСТАНЕ: СПОСОБЫ АДАПТАЦИИ В НОВЫХ 

СОЦИАЛЬНЫХ РЕАЛИЯХ

После Октябрьского переворота 1917 года в Туркестане было со-
средоточено значительное число военных различного ранга. Судьбы 
имперского офицерства Туркестана сложились по-разному: одна часть 
приняла советскую власть и влилась в ряды Красной Армии, либо вы-
брали педагогическое поприще, или иные профессии, которые позволя-
ли им выживать. Другие – выбрали для себя путь борьбы с больше-
виками, приняв активное участие в «Белом движении», «Движении за 
независимость», вернувшись потом в советскую страну, либо избрали 
путь эмиграции.

Обращение к архивным источникам позволяет говорить о том, что 
в советском официальном дискурсе 20–30-х годов ХХ в. в отношении 
бывшего офицерства была выработана собственная терминология. Так, 
бывшее царское офицерство в официальном дискурсе упоминалось как 
бывшие офицеры или бывшие офицеры старой армии; ту часть из них, 
кто перешли на службу в РККА стали называть «военспецами». Часть 
офицеров, воюющая против большевиков и перешедшая на сторону Бе-
лой гвардии, либо влившаяся в ряды вооруженной оппозиции Туркеста-
на – называлась белогвардейцами (именно этот термин прочно закре-
пился в советской историографии), но если они возвращались назад в 
советское общество – это были бывшие белые офицеры.

Служба во имя идеи или выживание. Важным видится вопрос о 
причинах, побудивших бывшее офицерство Туркестана перейти на служ-
бу Советов. В этой ситуации необходимо учитывать причины, повлияв-
шие на принятие решений отдельными офицерами. В одной из первых 
работ, посвященной военспецам, А.В Скерским приводятся два мнения: 
одно – со стороны белого офицерства, озвученное А.И. Деникиным, 
видным руководителем «Белого движения», второе – официальная точ-
ка зрения советской власти. Так. А. Скерский отмечал, что в представ-
лении Белого движения «военспецы» – «предатели» и, вообще, эта 



218

тема была «больной» для оппозиции. В «белых» листовках военспецы 
именовались как «новые предводители красных разбойников»489. Для 
А.И. Деникина факт такого перехода со стороны бывшего офицерства 
выглядел как предательство: «русское офицерство, ужасно постра-
давшее от революции вообще, от большевиков, в особенности, 
тем не менее, поставило Красной армии множество своих членов и 
не только прапорщиков запаса, которые были увлечены потоком 
революции или были с самого начала ее активными деятелями, но 
генералов, полковников и т.д., составивших свое положение при 
старом режиме, служивших верой и правдой при старом режиме, а 
затем по разнообразнейшим мотивам совершивших решительный 
«volte-face»490 и оказавшихся в Красной армии. Как они дошли до 
жизни такой?»491. 

Он полагал, что «рядовое офицерство уничтожалось или насиль-
ственно привлекалось в Красную армию», поэтому, по его мнению, 
существовали следующие пути перехода в Красную армию: в первую, 
малочисленную группу таких «бывших» он включил тех, кто «являлся 
настоящими коммунистами», либо «настолько скомпрометировавших 
себя участием в работе большевиков, что вне советского строя им выхо-
да не было»; вторая группа, «столь же малочисленная, так называемые 
контрреволюционеры, активно работающие против советской власти»; 
третья группа – «наиболее многочисленная, брошенная в ряды Красной 
армии голодом, страхом, принуждением, обратившаяся в «спецов»»492.

Момент принуждения отвергался советским исследователем  
А.Г. Кавтарадзе, ссылаясь на высказывания В.И. Ленина о том, что «од-
ним принуждением и насилием невозможно привлечь к сотрудничеству 
десятки тысяч человек»493. Кроме того, на фоне позиции старой интел-
лигенции и «бывших», он замечал, что бывшее офицерство избежало 
саботажа494; самостоятельно пошло на сотрудничество с советской вла-
стью, которое началось с первых же дней и месяцев революции495, и 
лишь с февраля 1918 г. начинается активная пропагандистская работа 
большевиков по привлечению старых кадров в новую армию. Стоит от-
метить и тот факт, что внутри советского правительства не было единой 

489  А.Е. Скерский, Красная Армия в освещении современников. Белых и иностранцев. М.-Л.: Госу-
дарственное военное издательство, 1926. С. 5.

490  В переводе с английского «резкая перемена взглядов», «переметнуться в лагерь противника».
491  А.Е. Скерский, Красная Армия в освещении современников. Белых и иностранцев… С. 41.
492  Там же.
493  А.Г. Кавтарадзе, Военные специалисты на службе Республики Советов. М.: Наука, 1988. С. 6.
494  Там же. С. 60.
495  Там же. С. 65.



219

точки зрения о привлечении офицерства: от поддержания данной поли-
тики, вплоть до ее критики, с указанием всех возможных последствий от 
такого непродуманного шага496. А.Г. Кавтарадзе в то же время указал на 
причины, которые «отталкивали» офицерство от службы в РККА – это 
нерешенные социальные вопросы: отмена пенсий, прибавки жалования 
за выслугу лет497.

Российский исследователь К.К. Каминский, анализируя причины пе-
рехода офицеров Генштаба на службу РККА, писал о «ярко выраженной 
социально-бытовой мотивации»: «восстановление служебного положе-
ния в качестве офицеров Генштаба (прежде всего для этого требовалось 
получить должность по Генштабу); получение места службы поближе к 
своему (или своей семьи) месту жительства, причем, желательно в тылу; 
материальное и социальное обеспечение себя и своих семей»498. Далее, 
развивая эту мысль, он пишет, что «проявление «генштабистами» соци-
ально-бытовой мотивации при поступлении на службу к большевикам 
в конце 1917–1919 гг. и успешная реализация этой мотивации боль-
шевиками оказались вполне естественными явлениями в значительной 
мере потому, что сами большевики показали себя в названное время по 
отношению к выпускникам АГШ не фанатиками или романтиками-иде-
алистами, а крайне жесткими прагматиками!»499.

Другой исследователь А.В. Ганин также указывал на материальную 
составляющую в качестве превалирующей, приводя при этом тот факт, 
что Л.Д. Троцким было утверждено решение от 16 июля 1918 г. «об ас-
сигновании в распоряжение Всероглавштаба аванса в 50 000 рублей 
для выдачи подъемных денег и пособий «лицам Генштаба», заявившим 
о своем желании вернуться в Россию из оккупированных областей и по-
ступить в РККА»500.

Проводимая политика советской власти Туркестана в отношении 
бывшего офицерства была довольно противоречива. С одной стороны, 
прежние заслуги «перед империей» были аннулированы приказом № 24 
от 2 декабря 1917 года501, в тоже время, наравне с введением выборных 
начал в армии, когда солдат «уравняли в правах с офицерским соста-
вом», от офицеров требовали намного больше работы: «Долг офицера 

496  Там же. С. 76–78. Докладная записка Н.В. Крыленко и Н.И. Подвойского.
497  Там же. С. 100. 
498  А.Г. Кавтарадзе, Военные специалисты на службе Республики Советов… С. 7.
499  В.В. Каминский, Выпускники Николаевской Академии Генерального Штаба на службе в Крас-

ной Армии. СПб., 2011. С. 8.
500  А.В. Ганин, Корпус офицеров Генерального штаба в годы Гражданской войны 1917–1922 гг.: 

Справочные материалы. М.: Русский путь, 2009. С. 46.
501  Сборник декретов и приказов СНК ТР с 23.11.1917–1.07.1918. С. 4.



220

быть руководителем солдат, учителем жить и мыслить… Считать недо-
пустим для офицерства незнание интересов и мыслей своих младших 
работников… Пусть каждый поймет, что только тот, кто трудится, имеет 
право на продукты»502. Таким образом, вырисовывалась одна из причин, 
явившаяся побудительной для части туркестанского офицерства перей-
ти на службу Советов – необходимость выживания в новых политиче-
ских условиях.

На тяжелое материальное положение офицерства в первые месяцы  
после революции указывалось в периодической печати того времени. 
Так, в газете «Голос Самарканда» писалось: «теперь принято говорить 
так: в России нет более тяжелого положения, чем положение офице-
ра. Их называют «нищие под надзором». Кто виноват, что значительная 
часть нашего офицерства оказалась в таких условиях?»503.

Встречались факты отставки уже перешедших на службу бывших 
офицеров. Так, в «Нашей газете» в статье «Судьба офицеров» рас-
суждалось о том, что делать офицерам, которые добровольно поступили 
на службу в различные учреждения Ташкентского Совнархоза, но че-
рез несколько месяцев были уволены. Автор статьи предлагает пере-
смотреть отношение к уволенным, назначив специальную комиссии504. 
Эти факты нашли подтверждение в работе «Краснознаменный Турке-
станский», когда «после тщательной проверки офицеров и генералов 
Генштаба округа многие из них были отстранены от занимаемых долж-
ностей и уволены из армии»505. Отсутствие подготовленных военных ка-
дров, начавшаяся Гражданская война, деморализация армии – поста-
вили советскую власть перед фактом «сохранения» и Штаба ТуркВО, и 
значительной части офицерского состава. 

Привлечение  на работу бывшего офицерства осуществлялось через 
проводившиеся переписи – «Обязательные регистрации всех граждан 
советского Туркестана не достигших 65-летнего возраста, независимо от 
того, годны или не годны к службе». В частности, внимание обращалось 
на «бывших офицеров, как старой, так и белых армий, офицеров 
всех иностранных армий; бывших юнкеров, прошедших ускорен-
ный курс военных училищ и школ прапорщиков, но не произведен-
ных в офицеры вследствие Октябрьской революции; бывших, как 
старой, так и белой армий военных чиновников, чиновников воен-

502  Туркестанские ведомости. 1917. № 136. Приказ народного комиссара по военным делам от 25 
ноября (8 декабря) 1917 года.

503  Голос Самарканда. 1918. № 9.
504  Наша газета. 1918. № 90.
505  Краснознаменный Туркестанский... С. 20.



221

ного времени, старших писарей, выдержавших испытание на зва-
ние чиновников военного времени; лиц, не получивших специально-
го военного образования, но занимающих к моменту регистрации 
должность комвзвода»506.

Но помимо их выявления, советская власть остро нуждалась и в 
преданных офицерах, поэтому их предварительно проверяли на предмет 
лояльности к советской власти. Все, не соответствующие этому крите-
рию, были уволены с занимаемых должностей. В среде большевиков по 
этому поводу мнения высказывались разные: от доверия, до неприятия, 
что «офицеры прежней армии – непригодны. Если у них есть знания, то, 
во всяком случае, они, как привыкшие к кастовым порядкам, не отвеча-
ют современным идеалам»507.

Декреты и постановления. Приток бывших офицеров в РККА уве-
личился после принятия декрета ВЦИКа от 21 марта 1918 года «О по-
рядке замещения должностей в РККА», когда отменялась выборность 
командного состава, и командиры назначались военными органами, что, 
как считалось, «повышало ответственность командиров, укрепляло дис-
циплину и порядок в армии»508. Кроме того, власть не пошла на пол-
ное уничтожение прежней имперской армии, поэтому в качестве органа 
управления войсками старой армии в крае сохранялся Штаб ТуркВО. 
На первое время сохранялась и структура прежней армии в виде гар-
низонных, полковых, ротных советов и комитетов, которые к середине 
1919 г. были заменены на институт военных комиссаров.

4 мая 1918 года был подписан Приказ Председателя СНК В.И. Ле-
нина об образовании военных округов, в Туркестане был создан Турке-
станский военный округ. 29 мая 1918 года ВЦИКом было издано первое 
постановление об обязательной военной службе509.

Большую роль в привлечении старых офицеров на военную службу 
имел V Всероссийских съезд Советов, состоявшийся в июле 1918 года. 
На нем был официально закреплен курс на строительство массовой ре-
гулярной армии. В частности, на Четвертом заседании съезда 10 июля 
1918 г. был принят документ «Об организации Красной армии», в кото-

506  НАУз ф. Р-38, оп. 2, д. 163, л. 28.
507  НАУз ф. Р-17, оп. 1, д. 176, л. 73.
508  История Гражданской войны в СССР. Т.3. Упрочнение советской власти. Начало военной интер-

венции и Гражданской войны (ноябрь 1917 март 1919 г.). М.: Государственное издательство политиче-
ской литературы, 1958. С. 370.

509  Краснознаменный Туркестанский... С. 35. Стоит отметить, что 22 апреля 1918 г. ВЦИК РСФСР 
принял декрет «Об обязательном обучении военному делу всех трудящихся от 18 до 40 лет». 29 мая 
1918 г. ВЦИК издал декрет «О принудительном наборе в РККА», которым вводилась всеобщая обяза-
тельная воинская повинность. См.: История Гражданской войны. Т. 1. С. 78.



222

ром отразилась позиция государства в отношении бывшего офицерства и 
его роли в строительстве новой армии. В частности, пункт 8 гласил, что 
«они все должны быть взяты на учет и обязаны становиться на 
те посты, какие им укажет Советская власть. Каждый военный 
специалист, который честно и добросовестно работает над раз-
витием и упрочением военной мощи Советской Республики, имеет 
право на уважение Рабочей и Крестьянской Армии и на поддержку 
Советской власти. Военный специалист, который попытается 
свой ответственный пост вероломно использовать для контрре-
волюционного заговора или предательства в пользу иностранных 
империалистов, должен караться смертью»510.

Были случаи и предательства со стороны военспецов. Так, измена 
военспецов, а «речь идет о Масине, Муравьеве, Зверинцеве, Веселом», 
вызвала репрессии в отношении других в воинских частях. «Наша га-
зета» по этому поводу отмечала, что «участились столкновения между 
комиссарами и военными руководителями. Комиссары обнаружили явно 
несправедливое отношение к военспецам, поставив их на одну доску с 
предателями»511. 

Согласно Приказу по Туркестанскому военному округу и войскам 
ТуркВО № 111 от 26.08 1918 г. Штаб округа и все подчиненные ему 
отделы и управления оставались на своих местах «до окончания полной 
демобилизации»512, которая случилась лишь летом 1918 года. Именно 
тогда солдаты старой армии были все демобилизованы, расформирова-
ны запасные стрелковые полки, расформирован старый Штаб военного 
округа, а личный состав его был направлен на доукомплектование шта-
тов Военного комиссариата Туркреспублики513.

В начале ноября 1918 года в Ташкенте начала работу Комиссия для 
разрешения вопросов, касающихся ликвидации частей старой армии514. 
Так, согласно приказу от 11 ноября 1918 года за № 65 «объявлялась 
мобилизация всех бывших солдат, служивших ранее в спец. войсках: ар-
тиллерия, инженерные войска, пулеметные команды и части. При-
зыву подлежат лица указанной категории от 20-ти до 40-летне-
го возраста, «бывшие офицеры», а всякий уклонившийся будет предан 
 суду»515.

510  Декреты Советской власти 1917–1918 гг. Т. 2. М., 1959. С. 543.
511  Наша газета. 1917. № 177.
512  Краснознаменный Туркестанский... С. 20.
513  Краснознаменный Туркестанский... С. 35–36.
514  Известия (Ташкент). 1918. 3 ноября.
515  НАУз ф. Р-17, оп. 1, д. 171, л. 75.



223

14 ноября 1918 г. было издано постановление РВСР о призыве на 
действительную военную службу всех бывших офицеров, не достигших 
к 1 января 1918 г. 40-летнего возраста516.

В 1919 году очередным декретом ТурЦИКа «все бывшие офицеры и 
чиновники, врачи и фельдшеры, лекарские помощники, ранее состояв-
шие на действительной военной службе и в запасе в возрасте от 20-ти до 
50-ти лет или временно проживающие в республике, подлежали призы-
ву на военную службу»517.

Остро вопрос о мобилизации офицерства в Туркестане встал после 
Осиповского мятежа 1919 года. Власть осознала необходимость «очист-
ки рядов Красной армии от преступного элемента, начав проверку лиц, 
находящихся на службе в Красной армии»518, что нашло отражение в 
Приказе Временного военно-революционного Совета от 5 февраля 
1919 года. В соответствии с этим предлагалось создание особых комис-
сий, которые должны были «заняться проверкой лиц, как находящихся 
на службе в Красной армии, так и вновь поступающих, с целью удаления 
из рядов ее не соответствующих высокому званию защитника советской 
власти элементов»519.

По воспоминаниям В. Клемма, последствия Осиповского мятежа 
сильно ударили по бывшему офицерству Туркестана: «Первый удар 
был направлен против бывших офицеров. Таким образом [были] рас-
стреляны без суда все офицеры местного штаба, как предполагаемые 
сообщники Осипова. До 2 000 офицеров и молодых людей были рас-
стреляны по подозрению в том, что они участвовали в восстании. За-
тем наступила полоса жестоких репрессий, военных судов, расстрелов 
и пр. Полковник Цветков был расстрелян ранее, а Агапов, будучи при-
говоренным к пяти годам тюрьмы, сошел с ума и был помещен в дом 
умалишенных»520.

Недоверие к военспецам после Осиповского мятежа также призна-
валось самими руководителями советской республики. Поэтому, чтобы 
предотвратить «провокационные слухи, которые могли бы возникнуть на 
почве привлечения к работам бывших офицеров», Главнокомандующий 
войсками Туркестанской республики в апреле 1919 г. в своем докладе в 

516  Реввоенсовет Республики: Протоколы: 1918–1919 гг. М., 1997. С. 114–115.
517  Известия ТурЦИКа. 20 мая 1919 г.
518  НАУз ф. Р-25, оп. 1, д. 184, л. 79.
519  М.Х. Назаров, Коммунистическая партия Туркестана во главе защиты завоеваний Октябрьской 

революции (1918–1920). Ташкент, 1969. С. 11.
520  Клемм Вильям фон, Очерк революционных событий в Русской Средней Азии // Вопросы исто-

рии. № 1. 2005. С. 8–9.



224

ЦИК ТАССР просил «командировать партийных товарищей по 1 от со-
вета профсоюзов, от совета ж/д мастерских и от совдепа г. Ташкента»521.

В апреле 1919 года правительством республики была санкциониро-
вана регистрация всего военнообязанного населения, разделенная на три 
блока по категориям: от 20 до 25; от 26 до 35; от 36 до 45, со сроком до 20 
апреля 1919 года522. В свою очередь мобилизацию объявил и военком ре-
спублики приказом от 12 апреля 1919 года, когда регистрации подлежа-
ли все годные к военной службе граждане от 20-ти до 45-ти лет, а также 
бывшие офицеры и чиновники в возрасте от 29-ти до 50-ти лет523.

Следующим актом, в котором оговаривалась обязательная мобили-
зация на военную службу бывшего офицерства, был декрет ТурЦИКа 
от 6 мая 1919 года о мобилизации граждан РСФСР, проживающих на 
территории Туркестанской АССР»524.

Вопрос о привлечении офицерства обсуждался и на III съезде КП 
Туркестана (1–15 июля 1919 года). В частности предполагалось «обя-
зательное широкое привлечение к делу организации армии… военных 
специалистов, прошедших школу старой армии под условием всесторон-
него и общего политическо-стратегического руководства над ними со 
стороны рабочего класса»525.

В сентябре 1919 года ТурЦИК направляет всем Советам распоря-
жение о срочной регистрации как буржуазных, контрреволюционных 
слоев, меньшевиков, правых эсеров, также и бывших офицеров526.

25 января 1920 года на основании приказа Туркестанского военного 
комиссариата в Красную Армию призывались все мужчины европейско-
го населения Ферганской области до 40-летнего возраста. 

Авторы коллективного труда «История Гражданской войны» при-
знавали тот факт, что такие проводимые мероприятия, как создание но-
вых частей Красной армии, обеспечение их командным составом путем 
привлечения военспецов, намного увеличили численность советских 
войск, повысили его боевые качества527. В работе «Краснознаменный 
Туркестанский» по этому поводу отмечалось, что «части старой армии 

521  НАУз. ф. Р-17, оп. 1, д. 1181 – Приказы и протоколы заседаний Временного революционного 
совета Туркреспублики за январь-сентябрь 1919 года.

522  История Гражданской войны в Узбекистане… Т. 1. С. 322.
523  Известия ТурЦИКа. 17 апреля 1919 г.
524  Известия (Ташкент). 1919. 20 мая // Хроника событий гражданской войны в Узбекистане. Таш-

кент: Фан, 1991. С. 160.
525  Резолюции и постановления съездов Коммунистической партии Туркестана (1918–1924). Таш-

кент: Узбекистан, 1968. С. 43.
526  Наша газета. 1918. 11 сентября.
527  История Гражданской войны в Узбекистане… Т. 2. С. 57.



225

и отдельные звенья старого военного аппарата умело использовались 
для организации вооруженной защиты края»528. Видимо массовая мо-
билизация дала свои позитивные результаты, что «по данным военного 
комиссариата Туркестанской АССР к середине 1919 г. на фронтах и в 
гарнизонах республики насчитывалось 79 воинских частей, в 76 из кото-
рых насчитывалось 18 219 тыс. бойцов и командиров»529.

Судьбы офицерства. В советской историографии хоть и скупо, 
но описывался факт службы бывшего офицерства в РККА, но всегда 
оговаривался тот факт, что мера эта была вынужденная: «на первых 
порах, до создания своих командных кадров, необходимо было исполь-
зовать военных специалистов старой армии. Среди военных специали-
стов в Туркестане оказалось немало бывших офицеров, которые при-
няли Советскую власть и честно служили народу. К их числу относятся 
такие представители старого офицерства, как А.П. Востросаблин, П.В. 
Благовещенский, Ф.Ф. Новицкий и др.»530.

В сборнике воспоминаний «За советский Туркменистан», приво-
дятся воспоминания одного из бывших офицеров, П.Ф. Терентьева, о 
том, как он принял решение о вступлении в Красную армию: «В марте я 
уволился из армии, подговорил унтер-офицера Я. Лайкса, и мы вместе 
вступили в красногвардейский отряд. После гибели командира Лемачко 
встал вопрос о замене. Штаб народной обороны устроил проверочный 
экзамен и утвердил Лайкса командиром, меня – помощником»531.

В работе «Туркестанский краснознаменный», можно найти отры-
вочные сведения о тех, кто из бывшего офицерства вошел в ряды РККА: 
«в целях укрепления руководства вооруженными силами, Совнарком 
Туркреспублики приказом № 264 от 1 мая 1918 года Е.Т. Белецкого, 
бывшего начальника Штаба Туркестанского военного округа, назнача-
ет управляющим делами Военного комиссариата»532. «Командующим 
фронтом был назначен военный специалист, бывший поручик старой 
армии Б.Н. Иванов. В разное время войсками фронта командовали А.П. 
Соколов, С.П. Тимошков»533.

Благополучной была судьба С.П. Тимашкова (1895–1972)534: 

528  Краснознаменный Туркестанский... С. 19.
529  История Гражданской войны в Узбекистане... Т. 2. С. 29–30.
530  История Гражданской войны в Узбекистане... Т. 1. С. 77.
531  За советский Туркменистан. Воспоминания участников революции и гражданской войны. Ашха-

бад: Туркмениздат, 1963. С. 42.
532  Туркестанский Краснознаменный … С. 21.
533  Там же. С. 28.
534  С.П. Тимошков, Борьба с интервентами, белогвардейцами и басмачеством в Средней Азии. М.: 

Кафедра истории Гражданской войны, 1941.



226

«По окончании в 1916 году Виленского военного училища был 
направлен начальником пулемётной команды 4-го Туркестанско-
го стрелкового полка; в чине поручика принимал участие в бое-
вых действиях на Юго-Западном фронте Первой мировой войны. 
В феврале 1918 года вступил в ряды РККА, после чего был назначен 
на должность начальника пулемётной команды 2-го Ташкент-
ского батальона, а в июле – на должность командира сводного 
отряда. С 8 августа по 22 ноября 1919 года С.П. Тимошков был ко-
мандующим войсками этого фронта, который принимал участие 
в ходе наступления против отрядов под командованием Джуна-
ид-хана и в районе Кызыл-Арвата. 

В ноябре 1919 года Закаспийский фронт был преобразован в 
Закаспийскую армейскую группу Туркфронта и Тимашков был на-
значен ее командующим. В 1921 г. – он командующий войсками 
Туркестанской области, в 1924 г. – военный комиссар Туркмен-
ской ССР. 

В 30- е годы он переходит на преподавательскую деятель-
ность, на кафедре военной истории, общей тактики, истории 
Гражданской войны и Красной Армии в Военной академии имени М. 
В. Фрунзе»535.

Заслуживает внимания судьба бывшего коменданта крепости 
Кушка, генерал-лейтенанта А.П. Востросаблина536. Воспоминания о 
нем можно найти в ряде «Хроник», «Воспоминаний» об установлении 
советской власти в Средней Азии537. 

Б.В. Лунин, занимавшейся биографией А.П. Востросаблина от-
мечал, что его «личная репутация безукоризненно честного человека, 
чуждого чванства и самодурства снискала ему всеобщее уважение. 
Умение увидеть в солдатах живых людей, беречь их достоинство, до-
верять им, было отличительной чертой Востросаблина» (необходимо 
учитывать, что эти строки Лунин писал в 1967 гг. – О.П.).

535  Великая Отечественная: Комкоры. Военный биографический словарь. М.: Жуковский: Кучково 
поле, 2006. Т. 1. С. 566–567.

536  Подробнее о репрезентации образа А.П. Востросаблина в исторической литературе ХХ века см.: 
О.Г. Пуговкина, Образ русского генерала А.П. Востросаблина в источниках и исторической литературе 
ХХ века // Материалы международной научно-практической конференции, посвященной 100-летию 
образования Центрального музея вооруженных сил Российской Федерации «Помним прошлое, верим в 
будущее». М.: ЦМВС РФ, 2019. С. 351–356.

537  За советский Туркменистан (1917–1920). Воспоминания участников революции и Гражданской 
войны...; А.Г. Кавтарадзе, Военные специалисты на службе Республики Советов. М.: Наука, 1988; 
А.И. Зевелев, Из истории Гражданской войны в Узбекистане. Ташкент: Государственное издательство 
Узбекской ССР, 1959; Октябрьская социалистическая революция и Гражданская война в Туркестане: 
воспоминания участников. Ташкент: Госиздат УзССР, 1957. и др.



227

Б.В. Лунин несколько идеализировал образ Востросаблина, счи-
тая, что «офицер русской армии, прогрессивно настроенный давно уже 
болезненно переживал и предчувствовал приближение неминуемого 
краха прогнившего царского режима. Он слуга России, слуга Родины, 
а Родины нет без народа. И вот мы видим генерала Востросаблина на 
выборном посту кандидата в члены Президиума Кушкинского Совета. 
Многие офицеры Кушкинского Совета видели в Востросаблине «пре-
дателя, перебежчика» и встречали его появление тяжелыми и недо-
брыми взглядами. На недоуменный вопрос: А как у вас в Совете засе-
дает царский генерал? – последовал ответ: Хоть царский, да наш! А 
большевик железнодорожник Цибизов добавил: Ну, Востросаблин не 
чета прочим генералам!»538.

Дополняют образ А.П. Востросаблина 5 рассказов-воспоминаний, 
опубликованных в работе «За советский Туркменистан». Все авто-
ры сходились в едином мнении, что «генерал был царский, но он был 
«наш». В воспоминаниях В.М. Краснощекова так описываются слова 
и поведение А.П. Востросаблина при подготовке Кушки к осаде: «Пом-
ню собрание, на котором было принято такое решение (о его назначе-
нии возглавить оборону Кушки). Востросаблин поднялся на сцену, где в 
Президиуме сидели большевики... и сказал приблизительно следующее: 
“Я – русский человек, за границу не убегу. Приложу все силы, чтобы 
оправдать доверие народа“»539. 

Отметим, что А.П. Востросаблин возглавил Туркестанские команд-
ные курсы540, позднее Туркестанскую школу военных инструкторов в 
Ташкенте.

Другие военспецы: Н.А. Веревкин-Рохальский541, возглавил соз-
данные в Фергане Ферганские областные воинские инструкторские 
курсы.

Военспец В.А. Синицин, окончив офицерскую школу, закончил 
Первую мировую войну в чине штабс-капитана, перешел на службу в 
Красную Гвардию, награжден посмертно Орденом Красного Знамени.

Ф.Ф. Новицкий, окончил Николаевскую Академию Генштаба и к мо-
менту Октябрьского переворота находился в чине генерал-майора, до-
бровольно перешел на сторону РККА. В Туркестан попал в ноябре 1919 
года и состоял в распоряжении командующего Туркестанским фронтом 

538  НАУз ф. Р-2868, оп. 1, д. 19, л. 3.
539  За советский Туркменистан (1917–1920). Воспоминая участников революции и Гражданской 

войны. … С. 127.
540  Они были созданы 22 сентября 1918 г.
541  А.И. Зевелев, Из истории Гражданской войны в Узбекистане… С. 212.



228

М.В. Фрунзе. Биография Ф.Ф. Новицкого была изучена рядом исследо-
вателей542.

Ближайший сподвижник А.Н. Куропаткина, Н.Н. Сиверс прибыл в  
Туркестан в его свите. Окончил Первый кадетский корпус (1886), Ми-
хайловское Артиллерийское училище (1889), академию Генерального 
штаба (1895). С 11 августа 1916 по апрель 1917 исполнял обязанности 
начальника Штаба Туркестанского военного округа. В апреле 1917 г. 
был отстранен от занимаемой должности Туркестанским совдепом, за-
тем выслан из Туркестана. В 1918 был мобилизован и около года служил 
на ответственных должностях в РККА, заболел сыпным тифом по дороге 
в Ташкент в отпуск и умер в Казалинске543.

Г.А. Колузаев (1882–1938) – левый эсер, фельдфебель 1-го Си-
бирского запасного полка, член Ташкентского совета. Командовал 1-м 
Ташкентским революционным боевым отрядом имени Колузаева, с ко-
торым выезжал в Бухару на выручку Колесову, и в качестве члена «во-
енной коллегии» участвовал 25 марта 1918 г. в подписании мирного 
соглашения с эмиром. В феврале-марте 1918 г. командовал войсками 
Туркреспублики, в мае-июне 1918 г – войсками Актюбинского фронта, 
после поражения которых был отстранен от должности, арестован и пре-
дан суду Реввоентрибунала Республики.

"Старые привычки" и борьба с ними. Несмотря на высказанное 
желание служить советской власти, часть бывших офицеров не могла 
избавиться от прежних привычек, а учитывая, что о них судили, с пози-
ции «бывших», их поведение и высказывания принимали гипертрофи-
рованный характер:

«Среди сотрудников Штаба полка ходят разговоры, что Сал-
тыков держит себя как старый офицер, при разговорах топает 
ногами» …«группировки старого офицерства замечены во Втором 
Мервском стрелковом полку, во главе с Начальником штаба пол-
ка Иваном Омагиным, занимающиеся систематически пьянством 
и... очень грубые»544; «отрыв начсостава от красноармейцев, и в 
особенности, бывших офицеров». Поэтому, общественное мне-
ние было настроено настороженно в отношении них, что под-
тверждается таким высказыванием: «Библиотекарь зам отв. 

542  А.Г. Кавтарадзе, Крупный военный историк В. Ф. Новицкий // Первая Мировая война. Пролог 
ХХ века. М.: Наука, 1998. С. 635–643.

543  С.В. Чиркин, Двадцать лет службы на Востоке. Записки царского дипломата. М.: Русский путь, 
2006. С. 255.

544  РГАСПИ ф. 62, оп. 1, д. 68, л. 137.



229

секрет. ячейки сказал: бывшие офицеры – наши классовые враги, 
на 10-м году революции их время заменить»545.

Советская власть осознавала, насколько важным является воспи-
тание идеологически «правильных», «в духе завоеваний социализма» 
военных кадров. С этой целью были открыты курсы по подготовке и пе-
реподготовке военных кадров. Однако при открытии Туркестанских кур-
сов командного состава отмечалось, что «армии нужны руководители и 
специалисты. Рассчитывать на специалистов старой армии мы не мо-
жем. Громадное большинство из них пропитано до мозга костей палоч-
ных духом старой дисциплины и совершенно не годится в руководители 
Красной армии»546. Но когда власть осознала, что других специалистов 
нет, начинает активно использоваться опыт имперской армии. Опреде-
ленная часть бывших офицеров Туркестана активно включилась в пре-
подавательскую деятельность в военных училищах и школах милиции, 
или просто в школах. Кроме того, с первых дней революции, согласно 
Приказу СНК от 30 декабря 1917 года подлежали увольнению из ар-
мии офицеры, имеющие «звание учителей высшей, средней и низшей 
школы… распоряжением командиров частей, управлений и заведений 
военного ведомства»547, определенные А.Г. Кавтарадзе, как «военные 
чиновники».

Однако привлечение офицерства на преподавательскую деятель-
ность, также вызывало опасения. Доносы на бывших офицеров случа-
лись часто:

«Служа в кадре милиции Туркестанского края, считаю не лиш-
ним присовокупить, что, начиная от заведующего, старший и все 
поголовно инструкторы - бывшие офицеры и в высшей степени 
неблагожелательно относящиеся к нынешней власти. Считаясь с 
вышесказанным, нетрудно судить какого политического направ-
ления становятся люди, пройдя двухмесячные курсы под руковод-
ством подобных учителей»548.

Поэтому для преподавателей в первые месяцы были введены 
определенные ограничения. В частности, приказом исполкома Таш-
кентского Совдепа по гарнизону г. Ташкента в сентябре 1918 года де-
кларировалось, что «все инструкторы принимаются с утверждением 
через исполком; инструкторы, необходимые для подготовки солдат, 

545  РГАСПИ ф. 62, оп. 1, д. 934, л. 11.
546  Наша газета. 1918. № 199.
547  Подготовка и проведение Великой Октябрьской социалистической революции в Узбекистане. 

Сборник документов… С. 245.
548  НАУз ф. Р-25, оп. 1, д. 15, л. 358.



230

принимаются только по следующим предметам: артиллерия, топогра-
фия, инженерное дело, пулеметное дело, бомбометное дело; по другим 
предметам необходим подбор партийных людей; на все строевые долж-
ности, как начальника учебных команд, взводных, отдельных команди-
ров должны быть приняты опытные строевые офицеры по рекоменда-
ции ответственных лиц»549.

В «Нашей газете» публиковались фамилии тех военных чиновни-
ков,  которых планировалось привлечь к преподаванию на туркестан-
ских командных курсах РКА. Возможно, это делалось с той целью, чтобы 
общество знало, кого допускают до преподавательской деятельности, и 
если сознательные советские граждане обладали информацией о по-
рочащих поступках данных людей, они всегда могли об этом сообщить. 
Ряды преподавателей Ташкентского кадетского корпуса пополняли та-
кие бывшие офицеры: бывшие полковники Ген Штаба – Н.В. Покров-
ский, И.А. Рот, К.П. Кушаков; помощник прокурора Ташкентского суда 
В.Н. Ситняковский, командующий 318 пехотным Черноярским полком; 
бывший наследник Кокандского престола – Тимурбек Худоярхан (быв-
ший капитан и командир 29 Туркестанского стрелкового полка); бывший 
комендант города Перовска И.И. Яцковский и др. 

Бывший офицер В.И. Полыковский писал: «службу в старой ар-
мии я закончил поручиком. Возвратился в Туркестан в голодном 1918 
году. Устроился преподавателем алгебры и геометрии в городе Наманга-
не»550, правда потом автор переходит на военную службу в Туркестане, 
включаясь в борьбу с «басмаческим движением».

А.А. Гаррицкий, бывший кадровый военный, востоковед и библио-
граф, получивший солидное военно-востоковедное образование. С 1918 
г. он преподавал в Туркестанском Восточном институте, где некоторое 
время занимал должность проректора, а как преподаватель вел истори-
ко-географический обзор Восточного Туркестана, географический обзор 
Персии, практикум по чтению персидских газет. 

Часть представителей военного офицерства нашла свое место в 
складывающейся новой системе управления. Так, П.П. Цветков, быв-
ший полковник, бывший начальник канцелярии Асхабадского област-
ного правления, с 5 октября 1917 г. занял должность управляющего 
канцелярией Туркестанского генерал-губернатора. После падения Вре-
менного правительства, по протекции большевика Агапова, возглавил 

549  Наша газета. 1918. № 203.
550  М.И. Полыковский, Важный этап // За советский Туркестан. С. 112. Автор документальной по-

вести «Конец Мадамин бека».



231

канцелярию Комиссариата по гражданско-административной части Тур-
кестанского края. 

Отечественный историк-историограф В.А. Германов, занимавшийся 
биографией П.П. Цветкова, писал, что он «из-за несогласия с полити-
кой Совнаркома в мае подал в отставку (Агапов последовал его приме-
ру) и начал читать лекции по мусульманскому праву в Туркестанском на-
родном университете, руководил инициативной группой по организации 
Восточного института»551.

В 1918 г. созданный в Ташкенте Санитарно-бактериологический ин-
ститут возглавил бывший военный врач А.Д. Греков552.

Бывшие белые офицеры. Особую социальную категорию в Тур-
кестане занимали бывшие белые офицеры. Эта была та часть бывшего 
офицерства, которая в силу своих убеждений сначала перешла на сто-
рону оппозиции к большевикам, либо присоединилась к Вооруженному 
движению, но затем, в силу ряда обстоятельств, перешла на сторону со-
ветской власти. Вообще, по опыту Туркестана, вопрос о занятости быв-
ших белых офицеров встал со своей актуальностью с 20-х годов. Это 
было связано с тем фактом, что советская власть предпринимала ряд по-
литических шагов по переходу бывшего офицерства на сторону Советов. 
Так, например, в мае 1919 года было опубликовано решение ТурЦИК 
об амнистии в Ферганской долине для лиц, добровольно оставивших 
«басмаческие шайки», сложивших оружие и изъявивших желание за-
ниматься мирным трудом553. 

Их распределением и отслеживанием занимался Нарком труда, а так-
же Комитет труда, Отдел реализации и распространения рабочей силы. 
Они следили за их судьбой, обращаясь в советские учреждения Туркеста-
на «с просьбой сообщить в 3-х дневный срок секретным пакетом, где и 
на какой работе находятся откомандированные бывшие белые офицеры».

Вполне объяснимо, что такой тотальный контроль за ними пресле-
довал несколько целей: 

1. цель полного использования всей имеющейся рабочей силы в 
Туркестане; 

2. возможность отслеживания их передвижения, а также осторож-
ное использование их опыта в различных советских учреждениях.

Стоит отметить, что «бывшее офицерство» характеризуется в офи-
циальном делопроизводстве как социальная группа работников ин-

551  В.А. Германов, Историки Туркестана в условиях политического террора 20–30-х годов. Ташкент, 
2000. Арестован после подавления «Осиповского мятежа» и 28 февраля 1919 г. приговорён к расстрелу.

552  А.И. Зевелев, Из истории Гражданской войны в Узбекистане... С. 483.
553  Известия. Скобелев. 1919. 7 мая // Хроника событий Гражданской войны в Узбекистане... С. 161.



232

теллектуального труда. Это в свою очередь возлагало на учреждения, 
принимавшие их на работу, определенные обязанности по правильному 
использованию их знания и опыта. 

В частности, в одном из распоряжений Совета Народных Комисаров 
(СНК) Наркомтруда от 25 февраля 1922 года рекомендовалось следую-
щее:

«Намеченный состав белых офицеров, передаваемых штабом 
Туркфронта должен быть умело использован для замещения кан-
целярских и технических должностей в советских учреждениях 
за счет нетрудоспособного элемента. С этой целью предлагаю 
запросить от Наркоматов и центральных учреждений сведения 
о количестве необходимых для них интеллигентных работников 
(выделено нами – О.П.) в соответствии с полученными сведения-
ми использовать труд бывших белых офицеров»554. 

Это подтверждается и значительным пластом источников, в которых 
оговаривался вопрос об использовании бывших офицеров и военных 
чиновников-специалистов в таких отраслях хозяйства, как ирригация и 
сельское хозяйство.

Кроме того, существовало правило, обязательное к исполнению, 
с возложением ответственности на руководителя учреждения, что «ни 
один из бывших белых офицеров не мог быть переведен из одного уч-
реждения в другое, из одного города в другой без ведома и санкции 
Наркомтруда, а таким впредь запрещены временные откомандирова-
ния и отпуска с правом выезда в др. город без санкции Наркомтру-
да»555.

Поэтому организации, принимавшие на работу бывших белых офи-
церов, в обязательном порядке отчитывались в Наркомтруда о количе-
стве подобной категории работающих граждан. 

Вот сведения о белых офицерах, работавших в Народном комитете 
земледелия ТАССР; Григорий Семенович Поляков – сотрудник для 
поручений при Совнаркоме; Дмитрий Илларионович Авуинов – де-
лопроизводитель общей канцелярии; Сергей Васильевич Булюкин – 
секретарь юридического отдела556.

Статус бывших белых офицеров на «особом счету», видимо, мешал 
нормально интегрироваться им в советское общество. Поэтому в ряде 
документов можно встретить просьбы бывших белых офицеров о сня-

554  НАУз ф. Р-25, оп. 1, д. 999, л. 11.
555  Там же. Л. 4.
556  Там же. Л. 3.



233

тии с особого учета. Так, имеется письмо на имя зам. председателя СНК 
Паскуцкого от бывшего белого офицера Ивана Фотеева, в котором он 
просит снять его с особого учета бывших белых офицеров. Но, как пока-
зывает дальнейшая переписка, позднее, все вопросы, связанные с быв-
шими белыми офицерами были переданы в ГПУ557.

Были случаи, когда руководители советских учреждений сами вы-
ходили с просьбами о снятии с особого учета своих сотрудников. Так, 
управляющий делами Совнаркома ходатайствовал о снятии с учета быв-
шего белого офицера сотрудника финансового комитета при Совнаркоме 
Куминцева. В заявлении это мотивировалось его «беспорочностью» во 
время службы в СНК в течение которой он «ни в чем предосудительном, 
ни в отношении политическом, ни служебном замечен не был», просил 
о снятии его с особого учета558. Встречались в архивных документах жиз-
ненные истории, когда в руководстве ТАССР были мнения о необходи-
мости поддержки бывших белых офицеров559:

«Настоящим предлагается в случае заявлений со стороны 
комиссаров пограничной охраны спрос об освобождении аресто-
ванных офицеров пограничной охраны... выяснить политическую 
физиономию означенных офицеров и при установлении их лояль-
ности к советской власти немедленно освободить»560.

Именно так можно рассматривать донос на К.Я. Успенского в центр 
о положении в крае. В нем говорилось, что «товарищ Успенский покро-
вительствовал офицерам и юнкерам путем массового освобождения из 
заключения после октябрьского переворота и в то же время был освобо-
жден явный контрреволюционер – офицер Синкевич, командир броне-
вика, принимавший, как сторонник Временного Правительства, самое 
горячее участие в октябрьские дни:

«Товарищ Успенский является ярым защитником всех бывших 
левых социал-революционеров, хотя бы таковые обвинялись в го-
сударственных и др. тягчайших преступлениях, как например Ко-
лузаев»561.

В другом письме за 1925 год другая история:

557  НАУз ф. Р-25, оп. 1, д. 1336, л. 14.
558  Там же. Л. 19.
559  Как показывают источники, в рядах Вооруженного движения против советской власти было зна-

чительное число бывших имперских офицеров. Так, согласно известиям с Ферганского фронта, в отряде 
курбаши Иргаша весь командный состав состоял из белогвардейских офицеров. См.: Известия. Скобе-
лев. 1919 . 2 апреля.

560  НАУз ф. Р-17, оп. 1, д. 186, л. 146.
561  НАУз ф. Р-17, оп. 1, д. 260, л. 36 об.



234

«Товарищ Фушман! Направляю к Вам Савицкого. Он бывший 
белый офицер. По-видимому, человек много претерпевший, про-
изводит тяжелое впечатление. За него ни в коем случае ручать-
ся нельзя, но нужно его куда-либо устроить на какой-нибудь 
неответственный пост работы и иметь над ним непрерывное 
наблюдение. Нужно попробовать выяснить, что он из себя пред-
ставляет»562.

Но, несмотря на кажущееся поощрение и поддержку советской вла-
сти, желание самих бывших белых офицеров быть полноценными граж-
данами советского государства, они находились под контролем власти, 
испытывая на себе отчуждение общества, так и не став «своими».

Немного о цифрах. 
В истории этого вопроса еще много белых пятен, которые требуют 

своего изучения. Но самым сложным является вопрос о цифрах, он и по 
сей день остается открытым. Согласно данным А.Г. Кавтарадзе на 1914 
год по Туркестанскому военному округу (1 и 2 Туркестанские армейские 
корпуса) штатный состав офицерского корпуса состоял из 1480 чело-
век, в числе которых было 39 генералов, 269 – штаб-офицеров, 1 172 
– обер-офицеров563. Как можно понять, свои изменения в этот состав 
внесла как Первая Мировая война, так и последующие события Ок-
тябрьского переворота 1917 года.

На сентябрь 1917 года в подчинении Командующего ТуркВО нахо-
дилось 28 человек564. Анализируя сословный состав российской военной 
служилой элиты А.Г. Кавтарадзе писал, что ее ни в коем случае нельзя 
было «причислять к классу «эксплуататоров» ни накануне Первой ми-
ровой войны, ни тем более к осени 1917 г., как писалось в советской 
историографии, и если они и принадлежали к дворянству, то «были 
беспоместными»565.

Учитывая специфику Туркестана, офицерство в своей массе было 
неоднородным: одни служили в ТуркВО, другие – по управлению Тур-
кестаном. Что касается численности офицеров, служащих в военно-на-
родном управлении Туркестанским краем, на 1917 год их насчитывалось 
45 человек566.  

562  РГАСПИ ф. Р-62, оп. 1, д. 253.
563  А.Г. Кавтарадзе, Военные специалисты на службе Республики Советов... С. 22.
564  НАУз ф. И-1044, оп. 1, д. 11, л. 406–406 об.
565  А.Г. Кавтарадзе, Военные специалисты на службе Республики Советов... С. 24.
566  НАУз ф. И-1, оп. 33, д. 372, л. 1–3 об. Список офицеров, служащих по военно-народному управ-

лению Туркестанским краем.



235

В 1923 году был опубликован «Список лиц с высшим общим и воен-
ным образованием, состоящих на службе в Рабоче-крестьянской Красной 
Армии»567. В нем отражены сведения о 697 бывших офицерах, с указани-
ем места службы во время империи и при нынешней власти. Изучение их 
биографий позволило выявить 33 военспеца, жизнь которых в период с 
1915–1923 гг. приходилась на территорию Туркестанского края.

Анализ этого документа свидетельствует, что значительная часть 
бывшего офицерства, военспецов, занимали высокие чины в имперской 
армии, а в советской действительности – продолжили службу в армии, 
другие – перешли на преподавательскую деятельность, либо были за-
действованы в народном хозяйстве.

Вместо заключения. Эта проблема остается пока малоисследован-
ной в современной историографии Узбекистана. Но даже первые ис-
следовательские наработки, позволяют судить о том, что она обладает 
значительным исследовательским и источниковедческим потенциалом: 
поиск и открытие новых источников, особенно эго-документов, интер-
претация уже известных, постановка новых проблем. К примеру, мы 
мало знаем о судьбах бывших офицеров, участвовавших в вооруженном 
движении против советской власти в Средней Азии.

Утверждение советской власти в Туркестане вынудило большевиков 
решать вопрос и в отношении бывшего офицерства. Как показала исто-
рия, значительная часть из них перешла на сторону советской власти, 
влившись в новое советское общество. 

 Власть признавала за ними преимущества их опыта и знаний, по 
возможности используя все это на первых порах. Однако, несмотря 
на желание привлечь бывшее офицерство на свою сторону советская 
власть постоянно сомневалась в их лояльности и в случае возникнове-
ния политической нестабильности именно в них видела «врагов народа». 

567  Список лиц с высшим общим и военным образованием, состоящих на службе в Рабоче-крестьян-
ской Красной Армии. Составлен по данным к 1 марту 1923 г. Военная типография Штаба РККА, 1923.



236

Дина Аманжолова (Москва)

ФЕДЕРАТИВНОЕ СТРОИТЕЛЬСТВО, ВЛАСТЬ И 
ЭТНИЧНОСТЬ В СССР, 1920-Е ГГ.

Образование СССР имело колоссальное значение для модерни-
зации народов бывшей Российской империи. Новое государство с его 
проектом национального самоопределения на основе социального ра-
венства и всеобщего движения к прогрессу обеспечило несомненные 
позитивные результаты нациестроительства, играющие важнейшую 
роль по сей день. Среди них конструирование социалистических на-
ций с наделением их своими «национальными территориями», фор-
мирование экономической базы, урбанизация, изменения социальной 
структуры традиционных этнических общностей, коренизация органов 
власти и управления, письменные языки и всеобщее образование, со-
временное здравоохранение, культура модерна. Эти достижения были 
обеспечены тяжелым солидарным трудом многонационального обще-
ства на благо всех составлявших его народов. Это само по себе служит 
ценнейшим уроком в условиях подчас беспрецедентной идеализации 
огосударствленной моноэтничности, хотя она никогда не являлась га-
рантией процветания. В свою очередь, межнациональное разнообра-
зие дает для него огромные возможности. Одна из принципиальных 
задач сегодня состоит в большем внимании к конкретным позитивным 
результатам многонациональности как фактора экономического и со-
циально-культурного развития СССР. Сегодня они воспринимаются 
как некая абстрактная данность, в то время как основной акцент во 
многих бывших советских республиках переносится на драматические 
и трагические страницы общего прошлого, делая этноисторическую 
память необъективной и односторонней, с исключением из числа и 
жертв, и созидателей русского народа.

Объективная потребность в развитии регионов и обеспечении це-
лостности страны понуждала непрерывно укреплять сложившиеся и 
развивать новые хозяйственные связи, транспортные коммуникации. В 
итоге в 1982 г. в единый народнохозяйственный комплекс СССР входило 



237

более 400 отраслей экономики, 300 из них – в РСФСР, 200 – на Украи-
не, 100 – в Узбекистане и т.д. В Грузию производились поставки от 100 
отраслей экономики всех союзных республик, она же давала продукцию 
от 82 своих отраслей. Молдавия получала межреспубликанскую продук-
цию от 93 отраслей из 14 республик и отправляла в другие республики 
от 72 отраслей. Минский тракторный завод получал комплектующие 
изделия более чем от 1 000 предприятий из других республик. Заказы 
КАМАЗа обеспечивали 1,5 тыс. предприятий СССР568.

СССР был результатом адаптации доктринальных установок правя-
щей партии к реальности, учитывающей специфику функционирования 
государства с его этнорегиональными экономическими, культурными и 
социальными различиями. И проблема совсем не в том, что в сложносо-
ставном государстве отношения между центром и периферией рассма-
тривались как неравенство – оправданное из Москвы и неоправданное 
из республик, как утверждают Ст. Кульчицкий или Р.Г. Суни569. Важно 
отметить, что в Конституции РСФСР 1918 г. не были зафиксированы 
отличия автономных образований от губерний или их особый юридиче-
ский статус570, и формирование представлений о критериях иерархии эт-
нополитических единиц, а также об условиях изменения их статуса, как и 
правовое закрепление, происходили в ходе неоднократных обсуждений 
между представителями центра и этих единиц до конца 1920-х гг. При 
этом детальную разработку и институциональную основу формировав-
шейся сложно организованной государственной конструкции обеспечи-
вали непосредственно погруженные в непрерывный процесс взаимоот-
ношений секретари ЦК партии и главы системообразующих партийных 
структур, руководители ЦИК и ВЦИК, их отделов, ведущие наркомы, 
представители Госплана вместе с наиболее активными национальными 
лидерами.

Центр осуществлял управленческие и территориальные трансфор-
мации с учетом общегосударственных задач социально-экономического 

568  Народное хозяйство СССР. 1922–1982. Юбилейный стат. ежегодник. М.: Финансы и статистика, 
1982. С. 74. См. также: М.Ф. Полынов, Проблемы и противоречия в развитии национальных отноше-
ний в СССР в 1970-х – первой половине 1980-х гг. // Общество. Среда. Развитие (TERRA HUMANA). 
Вып.№ 2. 2008. С. 3–26.

569  Ст. Кульчицкий, Статус титульных наций в псевдофедеративной государственной структуре 
СССР на этапе создания советского строя (1917–1938 гг.) // Советские нации и национальная поли-
тика в 1920–1950-е годы. Материалы VI международной научной конференции. Киев. 10–12 октября 
2013 г. М.: Политическая энциклопедия; Фонд «Президентский центр Б.Н. Ельцина», 2014. С. 6–16; 
Р.Г. Суни, Советское и национальное: единство противоречий // Там же. С. 17–40.

570  Конституция РСФСР 1918 г. URL: http://www.hist.msu.ru/ER/Etext/cnstl918 (дата обращения: 
30.11.2022).



238

развития, совмещая их с принципами национального самоопределения 
и достижения цели фактического равенства народов. Формирование 
федеративного облика советского государства потребовало учитывать 
сложившиеся межрегиональные, хозяйственные, социально-куль-
турные связи, границы и межэтнические коммуникации. Впервые 
создавалась принципиально иная структура – национально-государ-
ственные образования, которая не только реорганизовывала налич-
ный багаж, но и давала импульс рождению новых инструментов и си-
стемных звеньев, призванных обеспечить устойчивость полиэтничного 
государства, предложившего собственные политические, идейные, 
социальные ценности и нормы. Репертуар властных технологий поро-
дил гибкие тактики как центра, так и этнополитических элит. При этом 
фактическая этнокультурная сложность общества была неустранимой 
реальностью, не позволяя лишь административными мерами обеспе-
чивать политику национального равенства и модернизационный рывок 
для всех народов с одновременно заявленным курсом на межэтниче-
скую интеграцию.

Федеративная иерархия в СССР складывалась в условиях острых 
дискуссий и объективных противоречий «пересборки» социально-по-
литического пространства, издавна обжитого народами страны в их 
совместной жизнедеятельности, что, наряду с усилиями власти по обе-
спечению баланса интересов локального и целого, этнонационального 
и гражданского, стало важнейшим фактором устойчивости советского 
государства. СССР, несомненно, опирался на имперский фундамент, 
неотъемлемой константой которого было этнокультурное разнообра-
зие, а управление им в XX веке стало важнейшей частью внутренней 
политики, определяя существо власти и социального порядка. Про-
исходил «переход от имперского мировосприятия к советскому при 
замене форм, но при одновременном сохранении содержательного и 
смыслового аспекта»571, поэтому важно анализировать советское об-
щество «через описание форм исторического опыта, которые сводили 
в советском историческом контексте совершенно разных по темпера-
менту, складу характера, этничности, религиозности и социального 
происхождения людей и заставляли их вступать в определенные вза-
имодействия друг с другом и со сложной институциональной инфра-
структурой, создаваемой советским государством в разных сферах об-

571  Интериоризация советской модели в традиционных сообществах Бурят-Монголии (1920–1930 
гг.). Иркутск, 2021. С. 13.



239

щественной жизни»572.
Важнейшим дискуссионным вопросом остается роль этнических 

элит и их взаимоотношения с центром, политическим руководством 
страны. Сегодня историки показывают, что советская национальная по-
литика соединила усилия основных субъектов политического простран-
ства, причем национальные лидеры целеустремленно встраивались в 
аппарат власти, дорожили своим статусом, стремились к укреплению 
своих позиций и вместе с центром обеспечивали модернизацию всех на-
родов. При этом центр был вынужден выступать не только спонсором 
модернизации каждого из народов, распределять бюджетные средства, 
но и в качестве третейского судьи регулировать внутриэтнические кон-
фликты и борьбу за повышение статуса субъектов в иерархически орга-
низованной федерации, добиваться баланса в решении экономических, 
инфраструктурных, административных, социальных и иных задач, обе-
спечивать интересы государства как целого, его управляемость и устой-
чивость.

История размежевания в Средней Азии, как направление создания 
советского типа федерации, в последние годы стала рассматриваться 
более внимательно, с учетом активного участия этноэлит в советском 
нациестроительстве, которое в советской историографии прямолинейно 
трактовалось как безусловное признание ими единственно верного со-
циалистического пути прогресса. На деле, уточняют исследователи, это 
участие было достаточно сложным и противоречивым, сами элиты не 
были монолитны ни по происхождению и образованию, ни по взглядам и 
способам участия в советском проекте. Показано также, что т.н. «евро-
пейцы» и центр не только выстраивали жесткую вертикаль власти, но и 
достаточно гибко наращивали разнообразный инструментарий взаимо-
действия с разными группами этноэлит.

В конечном счете, национально-территориальное размежева-
ние сыграло ключевую роль в создании модерных наций в мульти-
культурном регионе с общеконфессиональной идентичностью насе-
ления, когда административными и политическими инструментами 
были созданы условия для кристаллизации этноидентифицирующих 
маркеров наиболее крупных народов. Как известно, до 1917 г. адми-
нистративно-территориальные границы Туркестанского генерал-гу-
бернаторства, Хивинского и Бухарского ханств не были увязаны с их 
этническим составом, а в идентичности народов региона доминировал 

572  А.А. Голубев, Советский человек в футляре и вне его // Новое прошлое. The new past. 2021. № 
4. C. 13.



240

конфессиональный принцип. Самоопределение по-советски не было 
реализовано и при создании Туркестанской АССР. Это, в частности, 
сыграло роль в предложении председателя ЦИК ТАССР Т.Р. Рыскуло-
ва преобразовать ее в Тюркскую Советскую республику, а Компартию 
Туркестана – в Компартию тюркских народов, которое в январе 1920 
г. в Ташкенте было принято III конференцией коммунистов-мусуль-
ман. V краевая партконференция тоже поддержала идею, но вскоре 
Турккомиссия ВЦИК и СНК РСФСР, созданная в октябре 1919 г., от-
клонила ее. 8 марта 1920 г. ЦК отверг реформы Рыскулова как нацио-
нал-уклонистские и утвердил «Положение об автономии Туркестана». 
Впрочем, Т. Рыскулов, Н. Ходжаев, С. Турсунходжаев и Г. Бех-Ива-
нов направились в мае в Москву, подготовив «Проект положения о 
Туркестанской Автономной Советской Республике Российской Соци-
алистической Федерации» и другие обоснования для Ленина. После 
встречи делегации с ним Политбюро ЦК РКП(б) рассмотрело предло-
жения комиссии 22 июня, а 29 июня 1920 г. приняло постановления 
«О наших задачах в Туркестане», «Об организации власти в Турке-
стане», «О партийном строительстве в Туркестане», а также утвер-
дило «Инструкцию Турккомиссии». Москва отвергла рискованные 
предложения туркестанцев, получив подтверждение опасности тер-
риториальной консолидации многочисленных народов страны с об-
щей конфессиональной культурой. Не было принято и предложение 
члена Туркбюро ЦК РКП(б) Г.И. Сафарова в июле 1920 г. обсудить 
на пленуме ЦК о национальной политике в Туркестане его идею раз-
делить Туркестан на автономные области (Туркестан, узбеков-сартов 
– Фергана и Самарканд, а также Киргизию)573. В апреле 1920 г. была 
образована Хорезмская Народная Советская республика, в сентябре 
провозглашена Бухарская Народная Советская Республика, обе име-
ли смешанный этнический состав. В марте 1921 г. РСФСР признала 
самостоятельность Хорезма. 30 октября 1923 г. на 4-м Всехорезмском 
съезде советов ХНСР была преобразована в Хорезмскую Социали-
стическую Советскую Республику.

Самоопределение народов огромного региона по общим лекалам 
советского нациестроительства было осуществлено в середине 1920-
х гг. Историки центральноазиатского региона, при известной арха-
ичности стилистики или слабом владении принятой в западной лите-
ратуре терминологии, связанной с разнообразными теоретическими 

573  Россия и Центральная Азия. Конец XIX – начало XX века. Сб. документов. М., 2017. С. 348–
373, 382–386, 393.



241

наработками, достаточно детально реконструируют ценные сюжеты, 
дополняя имеющиеся лакуны. Обратимся к основной исторической 
канве. В январе 1924 г. Оргбюро ЦК поручило Я.Э. Рудзутаку про-
вести совещание руководящих работников Туркестанской, Бухарской 
и Хорезмской республик по поводу возможности и целесообразности 
национального размежевания Средней Азии. 10 марта 1924 г. объе-
диненное совещание ЦК Компартии Туркестана, Президиума Турк-
ЦИКа с ответственными работниками Ташкента обсудило вопрос «О 
национальном, территориальном размежевании Туркестана». 23–24 
марта 1924 г. вопрос о национально-территориальном размежевании 
был обсужден на расширенном пленуме ЦК Компартии Туркестана. 
Пленум одобрил выводы комиссии, признавшей целесообразным раз-
межевание Туркестанской АССР на три основных национальных ре-
спублики – Узбекскую, Киргизскую (Казахскую) и Туркменскую с од-
новременным выделением «самостоятельных автономных областей», 
в том числе – Таджикской. 5 апреля 1924 г. Политбюро ЦК РКП(б) 
заслушало доклад ответственного секретаря ЦК Компартии Туркестана 
и члена Средазбюро ЦК РКП(б) А. Рахимбаева «О Туркестане, Бухаре 
и Хорезме (об образовании национальных республик)». В принципе 
одобрив предложения коммунистических организаций Средней Азии о 
размежевании, ЦК РКП(б) поручил Средазбюро подготовить по этому 
вопросу все необходимые материалы и предложения. В целях дальней-
шей разработки вопросов о национально-территориальном размеже-
вании Средней Азии была создана специальная комиссия Средазбюро 
ЦК, которая создала три подкомиссии: узбекскую, казахскую и тур-
кменскую.

Так или иначе, и в Москве, и на месте пришлось действовать не 
только на основе общих принципов, но и быстро реагировать на обна-
жавшиеся попутно практические проблемы. В дни работы XIII съезда 
РКП(б) Сталин предложил начать подготовку к размежеванию, дабы 
разрешить межэтнические «трения» и помочь «выявиться более ярко 
классовым противоречиям» народов Средней Азии574. Летом прошла 
серия подготовительных акций и обсуждений в центре и на местах. Они 
касались, прежде всего, территориального разделения среднеазиат-
ских республик, возможности некой федерацией из вновь образуемых 
единиц и их административных центров, создание системы партийного 
руководства и др. (ЦК РКП(б)-ВКП(б) и национальный вопрос 2005: 
207–215). При этом центр обнаружил «обострение национальных 

574  ЦК РКП(б)-ВКП(б) и национальный вопрос. Кн. 1. 1918–1933 гг. М., 2005. С. 207.



242

взаимоотношений» в парторганизациях региона, пытаясь совместить 
самоопределение с задачами экономической модернизации и полити-
ческой стабилизации. Особенно серьезная борьба развернулась вокруг 
судьбы Ташкента, на который в качестве столицы претендовали казах-
ские деятели. К тому же заместитель Наркомнаца Г.И. Бройдо, побывав 
в Хиве, предложил создать некий Союз Среднеазиатских ССР с вклю-
чением «пятым членом» в СССР и «вольный город Ташкент». В итоге 
4 июня 1924 г. Оргбюро ЦК РКП(б) приняло за основу предложения 
Средазбюро ЦК о национальном размежевании и образовании Узбек-
ской и Туркменской ССР, входящих в состав СССР, автономной области 
«каракиргиз» (киргизов) и присоединении Сыр-Дарьинской и Семи-
реченской областей с преимущественно казахским населением к Ка-
захской АССР (до 1925 г. Киргизская). 12 июня Политбюро утвердило 
решение с поправками, в т.ч. о создании автономной области таджиков 
в составе Узбекской республики. Там же было решено оставить Таш-
кент в составе Узбекистана575. 15 июля 1924 г. Средазбюро ЦК приня-
ло тезисы по подготовке и проведению размежевания среднеазиатских 
республик. Констатировалось, что проведение размежевания в высшей 
степени обострило национальные отношения вследствие их чрезвычай-
ной запутанности и экономических противоречий. Так, таджикским де-
ятелям пришлось приложить немало усилий, чтобы добиться создания 
самостоятельной политической единицы. 6 сентября 1924 г. границы 
Таджикской автономной области были утверждены Территориальной 
комиссией, а 7 сентября – Средазбюро ЦК. В сентябре Политбюро 
определилось с размежеванием Хорезмской республики, предложив 
ЦИК СССР заслушать и закрепить образование новых республик и их 
включение в состав СССР576. 19 сентября 1924 г. 5-й Всебухарский ку-
рултай советов принял решение о преобразовании БНСР в Бухарскую 
Социалистическую Советскую Республику. Проходивший 29 сентября 
– 2 октября 1924 г. 5-й Всехорезмский съезд советов объявил о само-
ликвидации ХССР. Ее территория была разделена между созданными 
Узбекской и Туркменской ССР, а также Каракалпакской АО РСФСР. 27 
октября 1924 г. была ликвидирована БССР.

На деле повсюду оказалось крайне затруднительно выделить и мо-
ноэтничные территории (споры по поводу границ среднеазиатских ре-
спублик и Ташкента, а также показательная судьба столиц Казахстана), 
и региональные «федералистские» объединения (пример – Горская 

575  Там же. С. 221–222; Россия и Центральная Азия… С. 525–526.
576  Россия и Центральная Азия… С. 527–529.



243

АССР на Северном Кавказе), обеспечить управленческие структуры 
подготовленными представителями титульных этносов и т.д. 7 октя-
бря 1924 г. представители киргизского населения в Бухаре обратились 
к главе комиссии ЦК по вопросам размежевания В.В. Куйбышеву. Из 
докладной записки следовало, что численность киргизского населения, 
составлявшего до 380 тыс. в Бухарском эмирате, была заявлена руко-
водством созданной Узбекской республики (Ф. Ходжаев и А. Рахимбаев) 
лишь в 40 000, а их мусульманская идентичность подвергалась сомне-
нию («будут причислены к «кафирам» и выселены в Оренбург»), сами 
киргизы якобы находятся «в угнетении узбеков», среди них нет приня-
тых в партию и профсоюзы, и единственным выходом может быть созда-
ние автономной области в составе Узбекистана с центром в г. Кермине. 
Однако, писали они, Ф. Ходжаев «не хочет с этим считаться и говорит, 
что Вам, бухарским киргизам, не следует предоставлять автономное 
правление, ибо Вы бедны»577. 11 октября Политбюро приняло еще одно 
постановление о размежевании, которое касалось требований казахских 
деятелей по поводу Ташкента и повышения статуса республики до со-
юзной, а также уточнения вопросов управления и финансов. В составе 
Узбекской ССР создавалась автономная республика таджиков578.

13 октября Оргбюро ЦК партии обсудило вопросы размежевания 
и утвердило состав Средазбюро ЦК РКП(б), а 14 октября 13 ведущих 
партработников региона обратились в Политбюро с просьбой исклю-
чить из состава Средазбюро И. Варейкиса и И. Межлаука, которые яко-
бы поддерживали туркестанцев в ущерб интересам Бухары и Хорезма и 
в угоду «узкоташкентской политике». Сам Варейкис 17 октября обра-
тился в ЦК с просьбой освободить его от работы в регионе из-за склоки, 
развязанной узбекскими деятелями. «Один факт сохранения межнацио-
нального мира, политического равновесия в недрах многонациональной 
компартии Туркестана, доведенной до состояния каления в момент кри-
зиса с Рыскуловым (в начале текущего года) опровергает приводимые 
Рахимбаевым мотивы», писал он. В его поддержку выступили предста-
вители практически всех только что созданных республик, заявив, что 
они «против безответственного отвода Варейкиса, который своей выда-
ющейся работой в значительной мере содействовал успеху националь-
ного размежевания»579.

26 октября 1924 г. Пленум ЦК РКП(б) обсудил доклад председа-

577  РГАСПИ ф. 17, оп. 84, д. 683, л. 58 об.
578  Россия и Центральная Азия… С. 533–536.
579  РГАСПИ ф. 17, оп. 84, д. 683, л. 61–62.



244

теля Средазбюро Я.Э. Рудзутака о размежевании. Он обратил внима-
ние на переплетение межэтнических противоречий с экономическими 
и считал размежевание обусловленным экономически и политически, 
вслед за Сталиным поддержав довод о пользе размежевания, дабы «об-
нажить классовые противоречия внутри каждой народности», а также 
признал «некоторые благотворные результаты» в умиротворении на-
циональной розни. Более того, он считал, что в случае прекращения 
такой розни «можно будет создать единую Туркестанскую Республи-
ку», правда ко времени размежевания этого не произошло. Сложно 
оказалось установить и точную численность ряда народов региона. К 
тому же, «каждое экономическое мероприятие» могло успешно реа-
лизоваться, как убедились на основе предшествующего опыта, лишь 
на основе размежевания «по национальному признаку». Экономика и 
политика, докладывал Рудзутак, определили необходимость создания 
республик. При этом сложные проблемы хозяйственного развития ре-
гиона, как и партийного руководства, предлагалось оставить под кон-
тролем общерегиональных структур, подчиняющихся Москве. Опре-
деленное влияние на образование и статус новых республик оказывал 
и внешнеполитический фактор: Хива и Бухара должны войти в состав 
СССР на договорных началах, дабы в т.ч. противодействовать англий-
ской пропаганде о бутафорской роли этих республик580. 27 октября 
1924 г. вторая сессия ЦИК СССР, «исходя из ясно выраженной воли 
народов Средней Азии», окончательно санкционировала национальное 
размежевание и образование новых республик и областей в Средней 
Азии. В ноябре-декабре 1924 г. произошло фактическое оформление 
вновь созданных государственных единиц: Узбекской и Туркменской 
ССР, Таджикской АССР в составе Узбекской ССР, Кара-Киргизской 
(Киргизской) автономной области в составе РСФСР и Кара-Калпак-
ской автономной области в составе Казахской АССР. 15 марта 1925 г. в 
Душанбе на городском митинге состоялось торжественное провозгла-
шение Таджикской республики.

На деле, таким образом, происходило сложное переплетение ин-
тересов центра и местных элит, активную роль играли разные участ-
ники процесса, к тому же динамично адаптировавшие свою тактику и 
менявшие политические альянсы в ходе размежевания. Это не вполне 
учитывает труд специалиста по истории джадидизма А. Халида581. Он 

580  ЦК РКП(б)-ВКП(б) и национальный вопрос. С. 242–247.
581  А. Khalid, Making Uzbekistan: Nation, Empire, and Revolution in the Early USSR. Ithaca and 

London: Cornell University Press, 2015.



245

считает, что «мусульманские интеллектуалы, а не советские этногра-
фы или партия функционеров были настоящими авторами Узбекистана 
и узбекской нации». Историк обращает внимание на активную роль 
джадидов, «использовавших» советский проект, в надежде через по-
литические и культурные институты, созданные новой властью, реа-
лизовать собственные представления о желаемом будущем узбеков. 
Сделав центром исследования создание узбекской нации, он оценил 
как «остаточный» вопрос о Таджикистане в комплексе мер по разме-
жеванию. Конкретные перипетии создания этой республики и констру-
ирования нации освещают таджикские историки, обращающие внима-
ние на таджикское происхождение основных представителей местной 
элиты – прямых участников образования Узбекской ССР. Халид спра-
ведливо критикует среднеазиатских историков за ограниченное вос-
приятие и трактовку истории создания советских республик и наций, 
необоснованное противопоставление местных элит центру. Он пока-
зал важную роль местных кадров, интеллектуалов и политактивистов 
в советском нациестроительстве. Портят впечатление фактические 
ошибки: Омск никогда не был столицей Казахской АССР, С. Асфен-
диаров не был членом ЦК ВКП(б), С. Ходжанова не стоит путать с Ф. 
Ходжаевым582. К сожалению, именно важные вопросы взаимодействия 
представителей прежнего джадидизма в советском политическом клас-
се региона между собой, как и с центром, а также его назначенцами на 
местах, не включены в поле зрения Халида.

Впрочем, принятые и, казалось, согласованные всеми сторонами 
решения по поводу новых субъектов федерации не прекратили попыт-
ки местных активистов перекроить свежеиспеченные образования. Как 
признавал непосредственный участник размежевания Ф. Ходжаев, Уз-
бекская ССР «сложилась из частей, стоявших на совершенно различ-
ных уровнях развития, с различным историческим прошлым». Бывшая 
Бухара и бывшая Туркреспублика – «далеко не одно и то же»583. В Мо-
скву поступали заявления, ходатайства и жалобы по поводу несправед-
ливого разграничения или притеснений той или иной этнической груп-
пы, оказавшейся за пределами «своих» республик. В сентябре 1925 г., 
к примеру, узбекские делегаты от населения, вошедшего в состав Казах-
ской АССР, обратились в ЦК партии с просьбой предоставить им такую 
же автономию, как у киргизов в Бухаре, тем более что их численность 

582  А. Халид, Национально-территориальное размежевание Средней Азии // Ислам в России и Ев-
разии (памяти Дмитрия Юрьевича Арапова). СПб., 2021. С. 395–415.

583  Ф. Ходжаев, Избранные труды. Т. 2. Ташкент, 1972. С. 451.



246

в КАССР была значительно выше. По их мнению, Чимкент, Аулие-Ата 
и Туркестан неправомерно переданы в состав Казахстана. В Москве на 
приеме в ЦИКе им якобы было заявлено: «…если вам дать автономию, 
то мы в скором времени присоединимся к Узбекистану, и тогда придется 
уничтожить Кирреспублику»584.

Глава Отдела национальностей ВЦИК Асфендиаров 15 сентября 
1925 г. обратил внимание и на связь между экономическим развитием, 
административно-территориальным устройством и эффективностью 
управления. «С экономической точки зрения размежевание Среднеа-
зиатской Республики дало мало положительных результатов. Границы 
отдельных республик проходят не по естественным преградам... Эконо-
мическое и торговое тяготение к отдельным центрам не было достаточ-
но учтено». В результате «среди таджикского населения наблюдается 
стремление к выделению из состава Узбекской республики и образова-
нию самостоятельной республики …Кара-Калпакская область не имеет 
под собой твердой экономической базы... Сельское хозяйство вынуж-
денно находится в кочевом состоянии вследствие «капризов» Аму-Да-
рьи, постоянно меняющей свои берега». Асфендиаров привел примеры 
дезорганизации управления: в Нуратинском районе Узбекистана боль-
шинство населения составляли казахи, узбеки же в основном жили в го-
родах, и в итоге были созданы 2 исполкома. Один имел дело с казахским 
населением и подчинялся центру КАССР, другой – с узбекским и под-
чинялся узбекскому центру. В Зитиашинской волости Ташкентской об-
ласти «засилие в органах власти узбеков», хотя казахи составляли 1/3 
населения, в итоге из-за конфликтов то и дело принимаются решения о 
присоединении волости к тем и другим. «Интересно, что в этом споре 
киргизы были объединены общим национальным интересом и не заме-
чалась родовая борьба». Районирование между тем не помогло прибли-
жению чиновничьего аппарата к населению585.

В связи с жалобой узбекской делегации 25 сентября Асфендиа-
ров направил в ЦК РКП(б) свои пояснения. По вопросу о выделении 
узбекского населения, сообщил он, был направлен запрос в КазЦИК. 
Его пояснения сводились к следующему. В трех уездах Сырдарьинской 
губернии – Туркестанском, Аулиеатинском, Чимкентском узбеки про-
живали «в значительном числе, в других вкраплены». Узбекские районы 
являются экономически и культурно сильными, центром тяготения всего 

584  РГАСПИ ф. 17, оп. 84, д. 683, л. 129.
585  РГАСПИ ф. 17, оп. 68, д. 188, л. 70–83.



247

уездного населения, – отмечал он. Здесь работали крупные базары, где 
сосредоточивалась вся жизнь уезда, поэтому считал чрезвычайно затруд-
нительным их выделить и создать автономную область. «Фактически это 
означало бы полное упразднение Сыр-Дарьинской губернии. Поэтому 
вряд ли Казахстан может согласиться на образование Узбекской авто-
номной области. Наиболее целесообразным решением вопроса было бы 
выделение узбекского населения в самостоятельные административные 
единицы (волость, район) с организацией низовых органов власти в них 
из узбеков и обеспечением интересов узбекского меньшинства путем 
введения его представителей в губернские и республиканские органы». 
После ответа КазЦИК Асфендиаров обещал поставить вопрос на об-
суждение Президиума ВЦИК.

Этническая чересполосица наблюдалась и в других местах, подчер-
кивал он, что понуждало к новым административно-территориальным 
реорганизациям. В Ошском районе Киргизской АО преобладало узбек-
ское население. «Город Ош – центр всей Ферганской Киргизии и поэто-
му при нац[иональном] размежевании Средней Азии Ошский район был 
передан Киргизской автономной области, несмотря на преобладание уз-
бекского населения (аналогично были переданы Туркменской ССР чи-
сто узбекские районы: Ташауз, Чарджуй). Поэтому и здесь вопрос может 
быть решен лишь в плоскости выделения в особые административные 
единицы узбекского населения и обеспечения его интересов в окруж-
ных и областных органах власти». Разъяснение узбекских товарищей не 
соответствует действительности, – оправдывался Асфендиаров. «Я им 
разъяснил, что вопрос будет на Президиуме ВЦИК после заключения 
КазЦИК и предложил изложенный выше вариант. Их инсинуации воз-
мутительны»586. Сложности взаимодействия столичных и республикан-
ских ведомств, пересечения групповых инициатив и институциональных 
импульсов в лице конкретных персонажей, накопивших собственный 
груз взаимных обид, воспоминаний о прежних эпизодах и упущенных 
возможностях сильно сказывались на практике национально-государ-
ственного строительства. Описанный случай не привел к созданию но-
вой территориальной этнополитической единицы, что могло лишь еще 
более затруднить и без того непростой процесс модернизации политиче-
ского пространства.

К тому же, на туркменском съезде советов было заявлено требова-
ние передать Шураханский уезд вместе с Турткулем из Узбекистана в со-
став Каракалпакской автономной области, как веками неразрывно свя-

586  РГАСПИ ф. 17, оп. 84, д. 683, л. 136.



248

занных между собой экономическими, родовыми, бытовыми и главным 
образом ирригационными отношениями. Как считал ответсекретарь 
оргбюро РКП(б) Каракалпакской автономной области А.К. Досназаров 
(апрель 1925 г.), только с момента размежевания «нация каракалпак 
получила самостоятельную единицу по национальному признаку». До 
этого в работе партии и советов руководящую роль играли киргизы и 
узбеки, а в обкоме и исполкоме «сидели те национальные акулы, кото-
рые не давали хода бедноте». 80% населения совершенно не участвова-
ли в советском и партийном строительстве, каракалпаки не были пред-
ставлены даже в уездных органах власти. Подвижки в коренизации на 
местном уровне вызвали рост группировок и склок в составе областного 
руководства, самоуправство силовых структур, отражавшихся на взаи-
моотношениях каракалпаков и узбеков587.

Как в 1925 г. установила проверка, «советская государственность 
в Кара-Калпакии находится в зародышевом состоянии». По предложе-
нию секретаря Средазбюро И.А. Зеленского Казкрайком в марте 1925 г. 
отозвал его. Новый секретарь оргбюро РКП(б) Каракалпакской АО А. 
Кудабаев доложил Калинину, что Досназаров «оказался как секретарь, 
совершенно не годным». Кудабаев подчеркивал, что Досназаров поль-
зуется удаленностью от центра КАССР, «занимался родовыми делами 
и подрывал авторитет облбюро и Казкрайкома, создавал межнацио-
нальную рознь каракалпаков с узбеками и казахами, а себя выдвигал 
как жертву народа», прежде всего в Москве. Бывший ответсекретарь 
облоргбюро РКП(б) в области А. Досназаров в октябре 1925 г. снова 
обратился с докладом в ЦК и Политбюро партии. Узбекское и казах-
ское руководство, по его мнению, не было заинтересовано в защите 
интересов малого народа. С Узбекистаном «начались трения» из-за 
принадлежности Шураханского уезда, а один из руководителей КАС-
СР С. Ходжанов поступил «колонизаторски по отношению к народам» 
Каракалпакии. Он «окружил себя группой работников с националь-
но-шовинистическим уклоном и частью карьеристами», работа в АО 
будет «в крайне ненормальных условиях», каракалпаки не смогут вы-
явить свою волю. Внутриэлитные конфликты подтверждали не толь-
ко объективную слабость кадрового состава, но и предопределенность 
подобных ситуаций в условиях форсированного центром нациестрои-
тельства. В 1930 г. область все-таки перешла в непосредственное под-
чинение РСФСР, в 1932 г. получила статус автономной республики, а в 
1936 г. была включена в состав Узбекской ССР.

587  РГАСПИ ф. 17, оп. 84, д. 851, л. 1–9.



249

Сложной была ситуация и в Таджикской АССР, образованной в со-
ставе Узбекистана. Как считали ответсекретарь ЦК Компартии ТАССР 
Ч.И. Имамов и председатель Ревкома Таджикской АССР Насратул-
ло Максум (Лутфуллоев), «весьма исключительно важное значение» 
для развития новой национально-государственной единицы приобре-
ла незамедлительная помощь центра в решении следующих вопросов: 
оказание помощи реэмигрирующимся из Афганистана в Таджики-
стан в сумме 1.510.000 руб.; увеличение отпускаемых средств ТАС-
СР для строительства разрушенных городов и кишлаков в 1924/25 г.; 
 строительство железной дороги Термез-Дюшамбе; освобождение дех-
кан автономии от сельхозналога и «возрождение золотопромышлен-
ности»588.

«Переселение» национально-государственного образования из 
одной «матрешки» в другую, наделение управленческого люда той или 
другой, не очень большой «матрешки», более высоко котировавшими-
ся в советской номенклатуре статусными регалиями декларировалось 
как дополнительный и оправданный рычаг для скорейшего и успешно-
го прогресса этнической общности. К примеру, в 1930 г. Каракалпак-
ская АО, входившая в состав Казахской АССР, непосредственно во-
шла в состав РСФСР. Представитель Кара-Калпакии при Президиуме 
ВЦИК 15 декабря 1930 г. К. Авезов попросил Секретариат Президиу-
ма ВЦИК немедленно опубликовать в центральных органах, особенно 
в «Известиях», постановление о выделении КАО, так как во всех опе-
ративных планах «обслуживания и руководства» область по-прежне-
му включалась в состав Казахской АССР, «в результате чего Каракал-
пакия и КАССР никогда не закончат размежевания и постоянно между 
ними будут возникать споры». Заведующий Отделом национальностей 
ВЦИК Н.Н. Нурмаков в марте 1931 г. вынужден был обратиться в 
союз союзов сельхозкооперации, наркоматы, ведомства и учреждения 
РСФСР по поводу того, что несмотря на постановление ВЦИК от 20 
июля 1930 г. о выделении Кара-Калпакской АО (КАО) с непосред-
ственным подчинением центральным органам РСФСР, «в ряде случаев 
в контрольных цифрах на 1931 год не выделяется отдельного плана» 
для области. Уже в январе 1932 г. Оргбюро ЦК ВКП(б) констатиро-
вало, что Казкрайком и Средазбюро не приняли нужных мер к эко-
номическому и партийному укреплению Каракалпакии, и 23 февраля 
1932 г. Политбюро ЦК решило преобразовать область в автономную 
республику «ввиду большой удаленности… от промышленных центров 

588  РГАСПИ ф. 78, оп. 7, д. 215, л. 1–25.



250

и от Москвы, а также ее особой экономической и культурной отстало-
сти»589. Однако в новом статусе республика не могла развиваться вне 
регионального контекста, не связанного прямо с РСФСР, и 5 декабря 
была включена в состав Узбекской ССР.

Этническое картографирование к тому же не всегда отвечало ин-
тересам экономической интеграции, сложившимся исторически хозяй-
ственным связям и производственным специализациям регионов. Даже 
после размежевания в Средней Азии руководству республик приходи-
лось сталкиваться с проблемами локации хозяйственных объектов в 
приграничных зонах. В 1928 г., получив разрешение центра на строи-
тельство Сулюктинского цементного завода, киргизские власти обнару-
жили, что место для него было определено на территории Узбекистана. 
Глава СНК Киргизии Ю. Абдрахманов в связи с этим признался в днев-
нике: «Идиотское положение – сам возглавляешь правительство и не 
знаешь, где твоя граница»590.

Довольно частые административно-территориальные изменения 
по всему СССР влияли не только на иерархию национально-государ-
ственных образований, но и на конкретную организационно-управ-
ленческую деятельность на местах. В современной историографии в 
целом утверждается понимание и признание активного участия мест-
ных элит в формировании не только границ разноуровневых субъектов 
советской федерации, но и проведении всей советской этнополитики, 
нациестроительстве и реализации модернизирующего советского про-
екта для всех народов СССР. История национально-территориального 
размежевания по-прежнему остается для историков важной дискусси-
онной темой, несмотря на наличие вполне репрезентативной докумен-
тальной базы, которая еще может дополняться некоторыми источни-
ками, способными детализировать определенные нюансы связанных с 
этим проблем.

Всеохватные преобразования неизбежно порождали разнообраз-
ные коллизии в настройке отношений между центром и национальными 
регионами, урегулирование которых было связано со спецификой столь 
сложного общества и его представителей в составе руководства страны 
и этнических элит. Признанием собственной государственности в каче-
стве условия существования и развития обеспечивалась мощная притя-
гательная сила доктрины этнического национализма, подстегивавшей 
стремление этноэлит к расширению доступа к власти и ресурсам, уста-

589  ГА РФ ф. 1235, оп. 125, д. 199, л. 8, 2–5; ЦК РКП(б)-ВКП(б) и национальный вопрос. С. 685–688.
590  Ю. Абдрахманов, 1916 Дневники. Письма к Сталину. Фрунзе, 1991. С. 114.



251

новлению официальных культурных институтов. Это определило проти-
воречивость действий власти и ее отношений с интеллигенцией, которой 
она никогда не доверяла.

Не менее серьезным представляется анализ смысла, содержания 
и трансформации (и даже потери) этноидентичности, как и т.н. со-
ветизации, в процессе советского нациестроительства. Культурное 
разнообразие в рамках управленческих технологий сохранялось, раз-
вивалось и адаптировалось в сложной конструкции сложносоставных 
модерностей и идентичностей. Они стали результатом советской мо-
дернизации, а ее участники, несмотря на явные признаки общности, 
имели локально различающиеся проявления вследствие их этнокуль-
турной «начинки». Множественность идентификации – групповой и 
индивидуальной – связана с динамичной культурной сложностью как 
общностей, так и индивидуумов. Традиционные основы этничности 
адаптировались к социалистическому проекту, сплавлялись с модер-
ными принципами, институтами и практиками реорганизации полити-
ческой системы и всего социально-культурного пространства страны. 
Культурный прогресс, индустриальный скачок, урбанизация, разви-
тие науки и техники совмещались с характерными для традиционных 
обществ иерархическими, социальными отношениями и значимыми 
для вертикальной мобильности личными связями. Это совмещение 
осуществлялось всякий раз достаточно оригинально и имело неодно-
значные последствия для столь многоликого сообщества народов, а 
также для социокультурного и гражданского наполнения их единства 
в качестве советского народа591.

Советский опыт нациестроительства, несмотря на трагические ин-
тернациональные потери вследствие коллективизации, голода и ре-
прессий, стал к тому же отправной точкой масштабных исторических 
процессов, во многом определивших устремления и перспективы для 
колонизированных Западом стран и народов. Их освободительная борь-
ба против колониального гнета неразрывно связана с примером СССР, и 
рассуждения о Советском Союзе как империи подчиненных наций, коло-
ниальной империи – никак не вяжутся с действительностью. Более того, 
историческая память об антиколониальной сущности СССР составляет 
ценный потенциал внешней политики и международного имиджа Рос-
сийской Федерации.

591  Впрочем, и сама модерность толкуется по-разному. См.: М. Дэвид-Фокс, Пересекая границы: 
модерность, идеология и культура в России и Советском Союзе. М.: НЛО, 2020.



252

Советский век сыграл решающую роль в формировании востребо-
ванной временем социальной структуры всех народов страны, инсти-
тутов власти и управления, экономики, систем образования, здравоох-
ранения, культуры и других условий, без которых было бы немыслимо 
существование новых независимых государств после 1991 года. Исто-
рическая память многонационального бывшего СССР хранит несомнен-
ные достижения национальной политики и Победы советского народа 
над нацизмом, и трагические потери всех народов страны в результате 
коллективизации и репрессий. Осмысление этого многогранного и бес-
ценного опыта, совместившего славу побед и горечь утрат, по-прежнему 
востребовано.



253

(Vincent Fourniau, EHESS, Paris)

MOBILIZING THE ETHNONATIONAL SELF.  
A PAGE IN THE HISTORY OF HERITAGE POLICY 

IN CENTRAL ASIA, 1945-1991 

In much Western academic publications between the 1950s and the 
late 1990s, the question of the Soviet management of historical memory 
and collective identities in Central Asia was approached from two main 
angles, based on the paradigms of imperial domination upon Central Asia 
and the exogenous nature of this domination. These publications have also 
tended to overestimate the political and ideological predicates of the Soviet 
system itself in their grid of thought: it was paradoxical to see this academic 
production driven by the idea of identifying the flaws in the Soviet system, 
but becoming itself the echo chamber of the myth of the omnipotence of the 
central Soviet state, and struggling to identify actors in history other than 
the state. This left little room for research into internal dynamics of the five 
republics in the region, and even less for research into social dynamics with-
in local societies at that time.

Admittedly, before 1991, fieldwork or research in documentary collec-
tions in the USSR was very difficult for foreigners, including researchers 
from India, for example, and almost impossible for Westerners. From W. 
Kolarz (1952) to O. Roy (1997), the imperial paradigm has been interpreted 
as not allowing the expression of significant endogenous phenomena with-
in the societies affected by this imperial domination.592 Thought primarily 
as an exogenous and divisive form of domination, it has been contrasted 
with the notions of cultural proximity and community of culture of the Cen-
tral Asian peoples. In the Western epistemological context, the “national 
question” has never been able to find its rightful place under the idea of the 
Central Asian “community of culture”, two notions that have been opposed 
to each other regarding Soviet Central Asia, although not at all antinomic.593 

592  W. Kolarz, Russia and her colonies, 1952 ; O. Roy, La nouvelle Asie centrale, ou la fabrication des 
nations, 1997.

593  It is paradoxical to see the “national question” evoked so forcefully in A. Bennigsen’s study on the 
Muslim press in the Russian Empire before 1920 (Alexandre Bennigsen, Chantal Lemercier-Quelquejay, La 



254

Since the late 1990s, a significant number of Western publications on 
Soviet Central Asia have broken with this interpretation and, on the ba-
sis of local sources from various periods, they have enriched the imperial 
paradigm with essential dimensions such as local participation, consent 
and even consensus. A considerable body of work now takes into account 
the dialectic between global and local dynamics, as well as between social 
practices and the sphere of politics and the state. What is known in Roman 
history, or in Ottoman history for example, had not been able to take a truly 
visible place in Western studies on Soviet Central Asia during the Cold war 
period, probably because of the weight of the geopolitical circumstances be-
tween 1950 and the 1990s.

Since the historiographical turnaround of the late 1990s and early 
2000s, a number of themes have really become established fields of study. 
The history of Central Asian Islam in the nineteenth and twentieth centu-
ries is a sufficiently developed and diversified academic field to give rise to 
polemics and fuel discussions between specialists, particularly on the sub-
ject of Muslim reformism and Jadidism.594 This is also the case for Timurid 
studies. On the other hand, unfortunately we can hardly speak of a field of 
Shaybanid studies, since works on and publications of sources from this pe-
riod have been very discontinuous since the nineteenth century, and their 
authors do not form a substantial scientific community whose members can 
meet and exchange ideas during their lifetime.

However, within the broad theme of the dialectic between global and lo-
cal dynamics, there are countless understudied topics also concerning Cen-
tral Asia in the twentieth century. This contribution focuses on the history 
of the autonomization, or empowerment in social behaviour and practices of 
the cultural Central Asian elites after 1945 vis a vis the sphere of ideological 
and state control, and on the production of a cultural discourse of their own 
by elites who nevertheless belonged to this imperial order.  

In a highly authoritarian political system, with a single party and a 
strong tendency towards unanimity, such as the Soviet system, one might 
think that there was almost no room for any autonomy in the social sphere. 
One would also assume that the production of a discourse specific to a “giv-
en group”, would be achievable only very marginally, or on social margins 

Presse et le mouvement national chez les Musulmans de Russie avant 1920, 1964) whereas the same author, 
in other works, has tended to contrast the community of culture of what he calls the “Soviet Muslims” with 
what he seemed to perceive as a Soviet national balkanization.

594  See for example two quite recent articles: A. Khalid, “Islam in Central Asia 30 years after independ-
ence: debates, controversies and the critique of a critique”, Central Asian Survey 40, (2021), and E. Tasar, 
“Mantra : a Review Essay on Islam in Soviet Central Asia”, JESHO 63 (2020).



255

of little significance for society as a whole, precisely because of strong state 
and political control.

However, the processes of socio-cultural autonomy, or empowerment, 
that we are talking about here did not take place on the margins of Sovi-
et Central Asian societies, but at their very heart. Without pun intended, 
we can in fact speak of processes of autonomy, or autonomization, through 
the atomization of specific social dynamics and specific cultural references. 
These processes took place in each republic. The highly authoritarian Sovi-
et political system paradoxically enough was also organized in a federation 
of ethno-territories. This enabled the production of discourse of the local 
elites to exist and develop within the republican institutional and territorial 
framework at the level of individual republics in the Central Asian region, or 
SSRs.595 For the period beginning after 1945, we can speak of cultural local 
elites belonging to this imperial order busy developing a new grid of cultural 
references. This led to define the cultural identity of each republic accord-
ing to some very specific modalities as one will see below. The processes of 
autonomization in discourse and practices were rooted in these dynamics. 

These large-scale socio-cultural phenomena took place in Central 
Asian SSRs, and probably beyond in other SSRs of the Soviet Union, and 
despite their social and cultural impact on local realities, they went too often 
unnoticed by many Western Sovietologists of the Soviet era.

I. Sociocultural autonomy neither theorized nor claimed 

Growing at the level of each Central Asian SSR, these phenomena of 
social and cultural autonomy were both massive locally and relatively invisi-
ble on the scale of the global Soviet system. Above all, even on a local scale, 
they were neither asserted nor theorized by their main actors.

It is generally agreed that the cultural and social transformations of 
Central Asia during the Soviet period are very important for understanding 
the period since the thirty years of independence of each country in the re-
gion. Contradictorily, however, there is relatively little academic interest in 
Central Asia during the years 1945-1985, either in the former Soviet coun-
tries or in the West. Most of the work focuses on the pre-WWII period. There 
is also a considerable number of studies on the period after 1991. The lack 
of diversified publications on the period between 1945 and 1991 (or 1985) 

595  In the sources and documentation in Russian, the Soviet federative republics are often called SSR, 
which is the abbreviation for Soviet Socialist Republic (of Uzbekistan, of Turkmenistan, of Ukraine, etc.). 
SSR is also the way they are referred to in the academic literature in English.



256

does not provide many subjects with the adequate environment to emerge 
as established objects of historical studies, first of all the history of Soviet 
federalism. And yet, the processes of socio-cultural autonomy prior to 1991 
provide a highly motivating challenge to the idea of the Soviet monolith, 
which is still quite influential in our representations.

The untheorized and unclaimed nature of this social, societal and cul-
tural phenomenon is reflected in the proposed concept and notion of “silent 
indigenization”.596 “Silent indigenization” was in itself a silent autonomi-
zation.

1. A process to be realized locally: building local momentum

Silent indigenization dominated the process of building new cultural 
elites in each Central Asian SSR after 1945 and their “invention” of a spe-
cific grid of cultural references. It left a strong mark on the cultural produc-
tion of the SSRs until 1991 in many fields, in the arts for example, such as 
painting. But it took on a crucial dimension with long-term consequences 
in the field of the main social sciences, such as history, ethnography and 
archaeology, which are essential for the building of the necessary references 
for the creation of a collective historical memory. 

It is interesting to think of silent socio-cultural indigenization as a pro-
cess that has never yet taken place, and which will create a reality “yet to be 
constructed”, if we take 1945 as an example, the year the Second World War 
ended and only two years after the founding of the Academy of Sciences of 
Uzbekistan, the first to be founded in Central Asia. In contrast, the notion of 
co-optation in relation to the staff of knowledge institutions would be com-
pletely inappropriate, since co-optation would presuppose the existence of 
a pre-existing category of individuals and of knowledge institutions. Yet, the 
old Central Asian cultural elites were eliminated between 1918 and 1938, 
both physically and socially, and previous knowledge institutions closed 
and destroyed. If we look at the entire period between 1945 and 1991, new 
cultural elites are emerging before our very eyes, and their numbers grew 
steadily during the 1950s, 1960s and 1970s in particular. This numerical 
progression went hand in hand with the opening of new knowledge institu-
tions (academies of science, State universities), and with the emergence of 
a new social group, which gave rise to a new social reality as well as a new 
cultural reality.

596  See the book of  V. Fourniau, Transformations soviétiques et mémoires en Asie centrale. De l’in-
digénisation à l’indépendance, 2019. 



257

In the case of Soviet history, the English and French terms “indigeniza-
tion” are translations of the Russian word korenizatsiia. This term is based 
on the Russian word for “root” (koren’) and refers to a policy of positive 
action developed by the central authorities during the 1920s and the 1930s 
towards local non-Russian populations. It should be noted that the term 
korenizatsiia is not based on the various words used to describe the indige-
nous populations under the former tsarist regime (Inorodtsy, Inovertsy). It 
is more neutral, and it emphasized the notion of endogeneity. Its translation 
into English or French as “indigenization” is based on the word “indige-
nous”. 

At the outset, Soviet power had very few local relays in territories pop-
ulated mainly by non-Russians, of which Central Asia is the most populous 
region. For both ideological and highly pragmatic reasons, the korenizat-
siia policy was therefore adopted to speed up the necessary participation 
of a certain number of local leaders, scholars and intellectuals in the new 
administrations and in the Soviet transformation of the economy and soci-
ety. Decided in the early 1920s, this policy lasted until the Great Terror of 
1937-1938. It was carried out throughout the USSR at the time, not just in 
Central Asia, and was then abolished as part of the Stalinisation of the state. 
While the notion of korenizatsiia is Soviet, i.e. the term was widely used 
officially in the USSR in the 1920s and 1930s, the notion of silent indigeni-
zation, as proposed here, was never used in the USSR. It is a proposal by the 
author of these lines to denote the socio-cultural processes that emerged in 
local societies during the period from 1945 to 1991, after the abolition of the 
central policy of korenizatsiia.

Indeed, after its abolition in 1938, the korenizatsiia policy was not re-
placed by another centralized system. Beginning in the 1940s and 1950s, 
the post-war period was a long period of equipping the SSR with new ad-
ministrations and institutions, and most noticeably in the field of knowl-
edge. Let’s focus on these particular institutions and on this particular field, 
and on their incredible development after 1945 with the founding of univer-
sities and academies of sciences in every Central Asian SSR. Academies of 
sciences were formed between 1943 (Uzbekistan) and 1954 (Kyrgyzstan) 
and the five state universities were founded in the late 1940s and in the 
1950s.597 These instruments for the production and dissemination of knowl-
edge represented institutions that were not only new in form and function. 

597  The famous SAGU (Sredneaziatskii gosudarstveniij universitet, or State university of Middle 
Asia) was the first university founded in 1920 in Central Asia, in Tashkent. It was the unique state university 
in the region in the pre-WWII period, so students from various Central Asian territories graduated in Tash-
kent.  



258

Emerging from the dialectic between global and local dynamics, they repre-
sented new realities to be constructed.

In short, they represented open potentialities to be realized locally: the 
social practices and cultural discourses that were developed in these insti-
tutions constituted a major phenomenon of socio-cultural autonomization 
but, as we know, without ever giving rise to any attempt at reflexive debate. 
In addition, the construction of a new referential landscape through the so-
cial sciences was not limited to academic circles. On the contrary, it was 
transmitted throughout the entire knowledge chain, including schools. The 
growing number of knowledge institutions has implemented a solid frame-
work for a strong impulse of social mobility, which has enabled the new cul-
tural elite to occupy prestigious positions. Finally, this strong social mobility 
was largely fueled by what we refer to here as a powerful ethnic mobilization 
(See tables in the Appendices).

2. Ethnic, or ethnonational, mobilization598

An analysis of silent indigenization shows that it crystallized around the 
ethnonational referent, at the level of the new elites and in terms of their 
cultural production. We propose the expression “ethnic mobilization” to de-
scribe this socio-cultural movement since it has underpinned on national 
category relating to the nationality which gave its name to the republic, or 
“eponymous nationality” (i.e. Kazakhs in Kazakhstan, Tajiks in Tajikistan, 
etc.). The strong link with the national category incorporates the territorial 
dimension of the SSRs. Both were official Soviet reality, perfectly legal sta-
tuses, and mobilization within this legal status, or space, could not in itself 
be illegal, even if it was not necessarily desired by the central power. 

Indeed, let’s recall that the recognition of national diversity through the 
Soviet Nationalities policy was not ultimately aimed at the crystallization 
nor the self-communalization of nationalities.599 The Nationalities policy 
was seen by the party leadership and ideologists as a component of Socialist 

598  Compound qualifiers such as “ethnonational”, or “ethnonation”, were preferred here to just “na-
tional”  mobilization because of the ambiguity of the Soviet terms nation or nationality when translated into 
English, French or other languages. These compound qualifiers eliminate any ambiguity and refer to the 
Soviet nationality, called in Russian natsional’nost’. Every Soviet citizen was attached to one of the officially 
recognized nationalities (more than a hundred) and this national criterion, or ethnonational as we call it here, 
was mentioned in all the administrative documents of the individual throughout his life and in the statistical 
documentations.  

599  Or “national entre-soi” (word-for-word : “national between one-self”), or “ethnonational insularity”, 
which in Russian could possibly be rendered by dobrovol’naia separatsiia. The French term “entre-soi” is 
not easy to reflect in English or Russian. 



259

ideology and Soviet order, and as a step towards the triumph and victory of 
the socialist self over the national self in the heart of every Soviet citizen. 

In its social dimension, silent indigenization therefore took the form of 
a powerful and continuous ethnic mobilization by the new cultural elites of 
each SSR. Local cultural elites were the result of a combination of social 
mobility and ethnonational mobilization, and they consisted mostly of peo-
ple of the nationality from which each republic took its name. Therefore, 
we call these groups “indigenized” elites.600 This extremely powerful ethnic 
mobilization, which is documented in the tables in the Appendices, used the 
words and categories of the system, but also triggered the formation of new 
and specific realities within it : autonomy processes and dynamics. Figures 
and trends speak very clearly about them. 

In the area of the national composition of the staff in knowledge insti-
tutions, silent indigenization has proven to solidify what can be called the 
“indigenization of prestige”. A look at the figures clearly shows that 1) from 
the 1940s onwards, the proportion of graduates among the employees (NR 
in Russian, SW in English601) of the eponymous nationality is much higher 
than among the NRs of the other national groups living in the republic con-
cerned, 2) the rate of increase of graduates of this eponymous nationality is 
always higher than among the other national groups of the same territory, 3) 
and the higher you go up the prestige hierarchy, the higher the rate of indig-
enized staff. The tables in the Appendices concern all the sciences, not just 
the humanities and social sciences. This is important to note because it is 
often said in post-Soviet Central Asia that Soviet science in general, and the 
natural, or hard sciences in particular, were Russian sciences. As a result, 
during the long period under Brezhnev, often denoted as a period of stagna-
tion, Central Asia experienced and witnessed extraordinary social mobility 
in general, and particularly towards socially prestigious professions: deci-
sion-making positions and prestigious titles, and degrees. 

Data about the increase of NR-Scientific workers in Central Asian re-
publics in absolute numbers, or in percentages, from 1945 to 1991, doc-
ument the silent indigenization in general, and within it, the indigeniza-
tion of prestige. Uzbeks for example became dominant among the body 
of Doctors of State (doktor nauk in Russian, DN being its abbreviation) 

600  The adjective “indigenized” applied to the staff wishes to emphasize the fact that a large number of 
people of a professional body belonged to the eponymous nationality. We can also talk about “indigenization 
rates” to quantify the ethnonational composition of a given group.   

601  The statistical and professional literature in Russian during the Soviet period used this expression of 
Nauchnye rabotniki (NR) to refer to all employees related to the production and dissemination of knowledge 
in universities or the academies of sciences. This means “Scientific workers” (SW).



260

in Uzbekistan as early as 1961. The general Kazakh or Uzbek population 
was heavily rural, however, already in 1977, Kazakhs represented 63% of 
the body of academicians of the Kazakhstan’s academy of sciences, where-
as their proportion in the total population of the Kazakh SSR was about 
36%, and even more striking, their proportion in the capital city’s popula-
tion (Almaty) was about 17%.602

As we noted earlier, the staff and scientific output of academies of sci-
ence and universities do not, as one might think at first sight, concern small, 
privileged circles purring away in their own corners. In a hyper-authoritarian 
country like the USSR, the knowledge developed, formatted and presented 
in the academies of science and universities radiated firstly throughout the 
entire chain of knowledge production and, secondly, throughout the repub-
lican discourse on ethnonation. And the authors of this knowledge were im-
portant and socially valued. 

Every SSR was the production place of two types of rhetoric with ei-
ther pan-Soviet or local resonance. The pan-Soviet discourse insisted on 
the goals and values of socialism, and it was spread out in all republics. The 
discourse with local resonance aimed at forging the ideal profile of ethnona-
tional values. The two discourses, local ethnonational and pan-Soviet, were 
fully intermingled in the political and daily life of any Soviet territory, but 
they resulted from two very distinct dynamics. Cold war’s Western sovietol-
ogy hardly differentiated these two dynamics from each other, and therefore, 
they hardly distinguished the components of the silent indigenization as 
acting component of the Soviet local life, such as ethnic mobilization.   

Therefore, ethnonational mobilization was the main form of silent indi-
genization in the social sphere. The other side of it proved to be the produc-
tion of a cultural discourse specific to each ethnonation through the main 
social sciences like history, ethnography, and archeology.  which. This also 
constituted a phenomenon still to be constructed, since it had never existed 
in this form in the cultural productions of Central Asia in previous eras. 

Finally, the fact that the cultural elites of the republics both grew stead-
ily during the 1950s-1980s and became increasingly indigenized, created 
new local power relations at the level of each republic. In a federal system 
where each element of the federation is defined according to its ethnona-
tional character, the balance of power referred to here was also based on na-
tionality. This balance of power was constantly replayed in the fabric of reali-
ty: whether or not social mobility was highly marked from a national point of 

602  Fourniau, Transformations soviétiques, for Uzbeks dominant already in 1961: 94; for Kazakh acad-
emicians: 121. See also Table 5 in the Appendices. 



261

view, and whether or not the production of discourse in the new knowledge 
institutions was highly marked from a national point of view? In both cases, 
the answer is yes, and the production of discourse in these institutions has 
served as a basis for the shaping of an ethnonational memory with a strong 
patrimonial content.

II. The elaboration of a patrimonial, or heritage discourse, 
on the ethnonational collective self

The production of a printed and published discourse, where censor-
ship reigns, seems much easier to control by an authoritarian power than 
a large-scale social process such as the ethnic mobilization in the field of 
social practices mentioned above. However, the room for maneuver in the 
production of a cultural discourse specific to each SSR was also based on 
the legal status of the nationality, and the fact that its authors were part of 
the local Soviet elites.

The cultural discourse specific to each republic is referred to here as 
“patrimonial, or heritage discourse on a collective ethnonational self”. Its 
aim was to create and codify a national memory, and to shape a representa-
tion of the collective ethnonational self. The whole proposed a vision of the 
identity and symbolic place of each nation in the history of the region. This 
identity in the cultural sphere was built around the values of what has been 
identified as the national genius. We know that in the Soviet vocabulary, na-
tional means ethnonational and refers to one of the nationalities registered 
in the Soviet Nationalities Policy system. 

Here too, the basic referent was ethnonationality. It underpinned the 
promotion of national themes in all social science research in each of the 
five republics. Heritage discourse was characterized by the emergence of a 
central figure symbolizing national genius. Each figure chosen to serve as 
a central reference point in the heritage discourse came from the world of 
letters and thought: famous writers, poets and philosophers, from whom a 
genuine historical identity has developed in each SSR.603 Many other her-
itage referents were assembled around this central character forming alto-
gether what we referred to here as the “heritage pantheon”. 

603  It was not possible in the Soviet context of the “Friendship of peoples / Druzhba narodov” to revive pos-
sible conflicts of political, dynastic and territorial memory. These pantheons were therefore centered on figures 
of thought and letters, but local political history was not absent from this patrimonialization process. The latter 
was the result of a constantly renegotiated balance of power tacitly, never official, between the different groups 
forming the local elites belonging to the eponymous nationality of each republic, and between the republics and 
the central government. As soon as they possibly could, the local authorities protected this heritage.



262

The process for the search of a symbolic figure of the national geni-
us officially began after 1937, when the celebration of the centenary of the 
death of Alexander Pushkin (1799-1837) set the tone for a new approach 
to classical heritage in Soviet culture, or cultures. In each republic, then, 
the central directives of cultural and heritage discourse have been applied 
following the logics of the silent indigenization of referents.

Local cultural elites fought to see central characters, as well as other 
figures of each heritage pantheon, accepted as official Soviet figures. It took 
more than 20 years for this to happen. So there were two distinct phases in 
this heritage process. On a regional scale, it started in 1938 with the first 
conferences in Tashkent on Alisher Nava’i with a view to a jubilee. This first 
phase ended in 1960 with the first large-scale official event on Makhtumquly 
in Turkmenistan. The second phase was much more synchronized between 
the republics and was marked, between 1960 and 1991, by all the commem-
orations and actions, both republican and pan-Soviet, around the central 
heritage figure of one or other of the SSRs. This was the phase during which 
these figures definitively entered the Soviet vocabulary of each republic.

The overview from 1960 onwards is as follows: Alisher Nava’i plays the 
role of icon of national genius in Uzbekistan, Abay Kunanbayev (or Kunan-
bay) and Chokhan Valikhanov (or Valikhan) in Kazakhstan, Makhtumquli 
in Turkmenistan, Rudaki (Abdullah Jafar ibn Muhammad Rudaki) in Ta-
jikistan and the character of Manas, from the epic of the same name, in 
Kyrgyzstan. Their names were given to countless markers in the urban 
landscape, streets, institutions, metro stations and beyond, throughout the 
republic, including the names of administrative districts (oblast’ or rayon). 
Finally, with the succession of publications about them and celebrations 
around these great figures, the heritage pantheon has grown everywhere, 
including in Kazakhstan.604

In the period 1960-1991, once the heritage pantheon of each republic 
fully functioned around its central figure and was perfectly integrated into 
the general Soviet symbolics, there was almost nothing left, at least super-
ficially, to distinguish this pantheon from other “Soviet” cultural attributes 
in general. However, this was only superficial, since the “general” Soviet 

604  As early as the 1970s, Kazakhstan chose to thicken its heritage pantheon with the name of the philos-
opher and scholar al Farabi (Abu Nasir Muhammad ibn Tarhan al Farabi, ninth-tenth centuries) and with the 
character of the Golden Man, of the name given to the body and ornaments discovered during archaeological 
excavations in 1969 in the Almaty region. This choice made it possible to trace the heritage memory of the 
Kazakhs in the classical Muslim Middle Ages and even in the ancient times of the Sakas, removing it com-
pletely from any connection with the Russian factor, which was not the case with Abay Kunanbayev, nor with 
Chokhan Valikhanov, who lived under tsarist rule.



263

symbols were scattered throughout the USSR, whereas the national and 
republican symbols we are talking about here reinforced the geographical 
and cultural specificity of individual territories.   

This is important to emphasize, because various celebrations punctu-
ating patrimonialization’s process took place in major official celebrations 
organized by the party and, as a result, it might be thought that it is the 
party, whether local or central, that has chosen the great figures proposed 
to the people for their cultural identification. But this is not the case. For 
these great celebrations say nothing about the phases upstream, the stages 
preceding officialization. These previous phases were on the contrary a long 
road of ethnic mobilization and bitter cultural negotiations.

It should be noted that none of the figures chosen in Central Asia who 
have become “Soviet heroes” had anything to do with the Soviet world, 
which may indeed seem very surprising, and none, except from Chokhan 
Valikhanov and Abay Kunanbayev, with Russian history. Also, they were all 
central figures in classical and Muslim cultural history since their death.605  
This is obvious for Rudaki and Alisher Nava’i, absolutely pre-eminent au-
thors throughout the Muslim East over the centuries. Regarding Makh-
tumquli, for example, who lived in less distant times and had less “universal 
celebrity”, let’s underline that his name is cited by Armenius Vambery in the 
early 1860s as one of the Turkmen authors preferred by the Turkmens with 
whom he stayed: 

It is only during evening hours, particularly in the winter time, that 
they love to listen to fairy tales and stories; it is regarded as an en-
joyment of a still higher and more elevated nature, when a Bakhshi 
(troubadour) comes forward, and to the accompaniment of his Dütara 
(a two-stringed instrument), sings a few songs of Köroglu, Aman Mol-
lah, or the national poet, Makhdumkuli, whom they half deify. The lat-
ter, regarded as a sort of saint, was a Turkoman of the Göklen tribe; he 
died about eighty years ago. (… ) his books will long occupy with the 
Turkomans the first place after the Koran.606

The central position of these thinkers in the local representation of 
cultural pre-eminence can no longer be doubted. The local literati of the 

605  Abdullah Jafar ibn Muhammad Rudaki is a major poet of the Samanid period (died circa 941), Alisher 
Nava’i is a major thinker and poet of the late Timurid period (died 1501), Manas relates to the modern period, 
and Makhtumquli (died in late eighteenth century), to the pre-colonial period. Only Chokhan Valikhanov 
(died in 1865) and Abay Kunanbayev (died in 1904) related to the tsarist period.

606  A. Vambery, Travels in Central Asia, 1864, 2001, 321.



264

1930s-1950s had to make many concessions in the process of the soviet-
ization of culture and society, but at the same time they were determined 
to assert the core of their cultural pantheon, which they have succeeded in 
imposing as part of the process of silent indigenization.

There are several important indications showing that these processes 
were the result of local dynamics from below, and that the iconization of her-
itage figures was not the result of an integrated Soviet cultural policy, even if 
Pushkin’s jubilee in 1937 gave an indication of the “new possibilities”. The 
fundamental characteristics of silent indigenization are indeed: a local initi-
ative, the start of the process from below, then its perilous journey through 
the arcanes of republican power level, then through the arcanes of pan-So-
viet power level. This is why the notions of power relations and negotiations 
are intimately linked to the processes of socio-cultural autonomy through 
silent indigenization. The few elements that follow are of course far too short 
to underpin a discussion on a complex topic, but they do summarize some 
essential aspects of it.

The diversity of the historical periods evoked through the main refer-
ent of the heritage discourse is a first very interesting indication. Between 
Rudaki and Makhtumquli, we cover a period of eight centuries that has no 
logic of its own (tenth to eighteenth centuries), apart from corresponding to 
the periods identified by local cultural elites as the ones that best reflect the 
time of cultural greatness of each ethnic group in the field of thought and 
literature.

It should also be noted that in the early stages of the heritage process, 
there were some very interesting chronological gaps, of up to 8 or 10 years, 
between the formulations used at the Center, in Moscow and in the repub-
lics. These discrepancies are quite striking at a time when terrible ideologi-
cal battles were being waged over words to ensure that there was no polyse-
my in an extremely rigid and vertical political order. We will limit ourselves 
here to a single example: Alisher Nava’i was still presented as a Turk, or 
Chagatay, poet in Moscow when he was already a so-called Uzbek poet in 
Tashkent.607

Above all, we can see that the choice of central figures in heritage pan-
theons actually followed completely different rationales, which can be very 
surprising in the “Soviet monolith”. The logics of continuity between the 
past and the twentieth century’s ethnonation’s referential figures are in fact 
completely disparate. Alisher Nava’i, for example, was chosen not only for 
his fame, but also for the linguistic continuity claimed between the Chaga-

607  Fourniau, Transformations soviétiques, p. 227. 



265

tay language, which he ardently defended and in which he wrote many of 
his works, and contemporary Uzbek language.608 The principle of language 
continuity was therefore preferred in Uzbekistan with Alisher Nava’i despite 
the geographical discontinuity since Alisher Nava’i lived mostly in Herat 
(present-day Afghanistan). At the contrary, Azerbaijan made the choice 
of geographical continuity with the focus on the great poet Nizami., also 
known as Nizami Ganjavi (born around 1141 in Ganja, and died in 1209) 
because he came from Ganja, located in the territory of the Azerbaijan SSR. 
The elevation of Nizami as national genius was made despite the fact that 
his work was written in Persian language. Except from the USSR, he is 
known throughout the world as a “Persian poet” because of the language in 
which he wrote!

Last but not least, the national genius served as a cultural pride for the 
republic as a whole, but in reality it was linked exclusively to a single nation-
ality, the one that gave its name to the territory, even though the population 
of each SSR was diverse in terms of its ethnonational composition. Overall, 
everyone was supposed to identify with a superior and valued cultural herit-
age through the national pantheons, and the theme of national genius has 
served as the basis for establishing and defining a whole range of humanities 
and social science production in the Central Asian republics since 1945. 

The cultural pantheons inherited from the 1960s still largely structure 
the national idea of each republic since 1991. Many aspects of the heritage 
discourse continue to this day, with changes that are sometimes highly vis-
ible, but not necessarily of fundamental significance in terms of the nature 
of the heritage involved. 

The best example is obviously the character of Tamerlane, or Amir 
Timur, before and after 1991. Amir Timur was certainly excluded from the 
iconization process before 1991, but so many figures directly linked to the 
Timurid era and civilization were not only honored (such as Ulugh Beg, 
or Babur and his Babur Name) in Uzbekistan’s heritage discourse before 
1991, but were at the heart of that discourse, such as Alisher Nava’i, an 
absolutely central figure of the Timurid era, and culture. To underline this 
Timurid continuity between Soviet Uzbekistan and independent Uzbek-
istan, with or without the character of Amir Timur himself, it should be 
remembered that, in contrast, there has been no effort to make Shayba-
ni Khan (died in 1510) part of Uzbekistan’s heritage between 1945 and 
1991, nor in Uzbekistan since 1991.

608  The term used by Alisher Nava’i above all is Türk to denote his language. See for example the Mu-
hakamat al-Lughatain.



266

III. Collective self-representations over time

It is certainly fascinating to note that the process of patrimonialization 
studied above draws on a long history : it has been noted that the figures 
finally accepted into the vocabulary of each republic between 1938 and 1960 
each occupied a prominent position in traditional and regional cultures, and 
had done so for centuries.

We have also seen above that the iconization of these figures went 
through an extremely difficult process before they were finally accepted at 
the center of the Republican pantheon after the 1960s, and that this process 
reflected a bottom-up dynamic. But was the self-representation focused on 
these figures during the Soviet era (after the 1960s) an extension, at least 
partly, of collective self-representations cultivated by traditional Central 
Asian societies through these figures? 

It is not easy to identify continuities between the function of self-rep-
resentation in the past, if it existed, and that acquired during this process 
of patrimonialization in the XXth century. 1) In fact, the historical depth of 
the heritage pantheons’ characters says nothing in itself about the self-rep-
resentational function of these figures in regional societies before the XXth 
century. 2) Assuming that these figures might have been endowed with a 
function of collective self-representation by certain socio-cultural groups 
in the past, it would be necessary to compare the forms of this self-rep-
resentation between the different periods of the pre-colonial past, and with 
the process of patrimonialization of the Soviet era. 3) The topic of the mo-
dalities of collective self-representation touches on the history of percep-
tions, which is all the more difficult to do in the case of social and cultural 
history in Central Asia. 4) Finally, it would be fascinating to know more 
about whether the courageous literati who resisted the worst pressures to 
impose their memory through “their” heritage figures between 1938 and 
1960 were aware of the way in which the collective self-representational 
functions of these figures, if they existed, were operated in societies in the 
pre-colonial past.

Questioning about continuity and ruptures in the history of self-rep-
resentation of a collective self on the longue durée puts us at the crossroads 
of many intertwined and still understudied topics. Further discussion on 
this theme should, of course, be conducted according to different human, 
social, cultural or gender groups. Overtime, variations in the function of 
self-representation attributed to the main figures of what became the na-
tional Soviet pantheons are likely very numerous : further studies might 



267

want to take stock of the situation between the eighteenth century and the 
Soviet twentieth century.609

It has been noted that A. Vambery already underlined the fame of 
Makhtumquli among the Turkmen with whom he stayed. This is an indica-
tion that decades after the death of the great poet, his fame was already at 
its height. How fast the fame of Göklen Makhtumquli spread out among all 
Turkmen tribes? There are some elements of linguistic character by A. N. 
Samoylovich, and others, to argue on this question. In regard of historical 
and cultural anthropology, it is worth again questioning today the variations 
in the use and glory of icons of the past, Makhtumquli and his pan-Turkmen 
process of fame as well as Alisher Nava’i’s.

To close too quickly this door barely open on immense and fascinating 
themes of continuities and ruptures in the history of perceptions of collective 
selves in Central Asia, let us limit ourselves with proposing an example that 
differs slightly from the fights of the Soviet Central Asian literati mentioned 
above. This example equally takes into account the inherent gap between 
reality, and the production of discourse on that reality.  

This is a statement attributed to the Kazakh ruler Qasym Khan and 
made to the ruler of Mogolistan, Sultan Said Khan.610 Qasym Khan reigned 
at the beginning of the sixteenth century and is mentioned in a considerable 
number of sources.611 He is considered to be one of the first founding khans 
of the Kazakh Khanate, and the first to unite all the Kazakh tribes. This short 
quotation is taken from the famous Tarikh-i Rashidi, one of the main his-
torical works of Central Asia for the fifteenth and sixteenth centuries, com-
posed by Mirza Muhammad Haidar Dughlat (died in 1551): 

We are men of the desert, and here there is nothing in the way 
of riches or formalities. Our most costly possessions are our horses, 
our favorite food their flesh, our most enjoyable drink their milk and 
the products of it. In our country are no gardens or buildings. Our 
chief recreation is inspecting our herds. Therefore let us go and amuse 

609  This chronological frame could include most of the figures selected in each republic, including Makh-
tumquli in Turkmenistan. 

610  Sultan Said Khan, whom O. F. Akimushkin calls the founder of the state of Mogolistan with its center 
at Yarkend (died in 939/1533) had met Qasym Khan as part of an alliance forged between them, Oleg F. 
Akimushkin, “K voprosu o vneshnepoliticheskix sviaziax mogol’skogo gosudarstva s uzbekami i kazaxami v 
30-x godax XVI v. - 60-x godax XVII v.”, Palestinskii sbornik (1970): 233-248.

611  There are various dates proposed for the life and reign of Qasym Khan. The date of death proposed 
by O. F. Akimuškin in this article is 924/1518, where he also refers to other sources suggesting other dates, 
Akimushkin, “K voprosu o vneshnepoliticheskikh sviaziakh”, 234.



268

 ourselves with looking at the droves of horses, and thus spend a short 
time together.612

In contrast to this description focusing on horses, let’s take a quick 
look at the average composition of the droves of the nomads in traditional 
Dasht-i Qibchaq. The following figures concern the end of the nineteenth 
and the beginning of the twentieth centuries and, the current territory of 
Kazakhstan (with a few exceptions such as the Omsk uezd).613

The number of horses can be estimated at around four million head, 
and on average they represented just over 13% of the livestock in nomadic 
herds in general. Their share was highest in the north, with a maximum of 
36% in the Omsk uezd. However, even in this uezd, sheep were the most 
numerous species raised by the nomads. 

The total number of sheep is estimated at around 18-18.5 million head 
and that of goats at between 3 and 3.5 million head. On average, sheep ac-
counted for almost 60% of all livestock. Sheep were predominant in desert 
areas such as the Mangishlak uezd, where their share reached 85%.

The total number of camels is estimated at just over one million head, or 
an average of 4% of the livestock in nomadic herds in general, with a fairly 
negligible share in the northern uezd, but as much as 10% to 13% of the 
nomadic herd in the western Caspian region. Finally, the total number of 
cattle can be estimated at 3.5 or 4 million head, i.e. as many as horses. Their 
specific weight represented an average 12% of the nomadic herd in general, 
reaching its maximum in the uezd of Aktiubinsk with 29%. This share was 
fairly negligible in the southern uezd, for example 3.7% in the Chimkent 
uezd.

This tirade by Qasym Khan made to the khan of Mogolistan Sultan 
Said Khan is very interesting as a self-representation regarding which par-
ticular animal is valued among the main species raised by nomadic pasto-
ralists in the eastern part of the Dasht-i Qibchaq.614 Of course, no reliable 

612  The Tarikh-i-Rashidi of Mirza Muhammad Haidar, Dughlát: a history of the Moghuls of Central Asia, 
an English version edited, with commentary, notes, and map by N. Elias, the translation by E. D.  Ross, 
1973,  p. 276.

613  These data are presented in the monography of Nurbulat È. Masanov, Kochevaia tsivilizatsia Ka-
zaxov, 1995, Pp. 68-71 (for its first edition in Russian), or Nurbulat Masanov, La civilisation nomade des 
Kazakhs, 2022,  Pp. 129-134. Let’s note that in the herds of the khan’s encampment, horses were in great 
numbers.

614  It is interesting to remind that N. Masanov emphasizes one of the prerogatives of horses over the other 
animals composing the herds of the nomads: it is the only species able to graze in conditions of very thick 
snow, and thus to “open” the pasture to other species, Masanov, Kochevaia tsivilizatsia Kazaxov, 68, or 
Masanov, La civilisation nomade des Kazakhs, p.129.



269

figures are available for the period when Qasym Khan reigned. However, if 
we accept that certain invariants of the pastoral economy allow us to refer 
to the innumerable figures published at the end of the nineteenth century 
to form an idea of the composition of the herds in previous centuries (as 
does N. Masanov by citing figures from the Tsarist period), even with a 
margin of error, then Qasym Khan’s emphasis on horses does not corre-
spond to the objective composition of the livestock of the nomads of the 
Dasht-i Qibchaq.

Moreover, this cultural over-representation of the horse in the no-
madic self-perception and imagination is common to societies of Dasht-i 
Qibchaq and Transoxiana, to the Kazakhs and Uzbeks, despite the fact 
that their livestock economies were marked by a numerical domination 
of sheep. This overvaluation of the horse is a page in the history of per-
ceptions, a direction of study to be developed in the field of Central Asian 
studies. 

Conclusion

The long history of cultural circulation and influences in Central Asia is 
made up of acculturation processes about which we too often know little. In 
most cases, it is possible to identify the main reference point that will lead 
to, or trigger, a particular acculturation process: the beginning of the Islam-
ic period, or the beginning of the Soviet period, for example, but the process 
of Sovietization itself remains poorly understood as such. 

This notion of Sovietization must be seen as a long-term dynamic, 
with many societal and cultural resonances, and not just as a political mo-
ment corresponding chronologically, for example, to the abolition of the 
Kokand Autonomy (February 1918), when the Bolshevik forces took over. 
The concept of Sovietization is highly polysemic and still too little studied, 
particularly in the dimensions presented here. However, it appears very 
rich, since it seems clear that it also included the phenomena of absorp-
tion of entire segments of the “classical” cultural heritage of the Central 
Asian zone into what could be called the Soviet cultures, i.e. the cultural 
reality of Soviet local societies. This absorption took place through the 
processes driven by ethnic mobilization and silent indigenization around 
the status of nationality.

As a result, the Sovietization of culture carried with it many non-Sovi-
et values through a thousand processes of non-institutional transmission. 
A greater part of what is generally considered traditional in Central Asian 
cultures than we realize has been handed down through the local practic-



270

es of Sovietization. This was achieved through the national prism, but also 
through the popular prism, due to the link established in the USSR between 
the people and the nation, and in particular the fact that the people were 
seen as the repository of the national genius. Regrettably, little is known 
about this multi-faceted transmission of knowledge. Yet it is an integral part 
of what is known as sovietization and Soviet cultures. Of course, the ideolo-
gists of the Soviet system did not wish the Sovietization process to evolve in 
this multifaceted direction.

This analysis tried also to highlight the profound ambiguity between 
“republican heritage” and “ethnonational memory”, which was cultivated 
throughout the period studied here under the auspices of Sovietization.  
The historical sciences, ethnology and archaeology never ceased to con-
struct the identification of the Central Asian republics with the eponymous 
groups that populated them whatever the share of this nationality was in 
the general population of the republic. This construction allowed multiple 
local realities to emerge in what was supposed to be a model of ideological 
unity. 

The heritage discourse that was set in motion and developed between 
1945 and 1991 in each of the Central Asian SSRs completely transformed 
the referential landscape of the social sciences as well as the symbolism of 
each of the region’s republics, both before 1991 and after independence. For 
example, Samanid glories or Timurid geniuses (without Tamerlane himself) 
have been chiselled out since the 1940s. This phenomenon was fundamen-
tally based on the category of Soviet nationality and, at the same time, there 
was never any attempt to claim, nor to theorize, what can be interpreted as 
an attempt to cultural and national autonomization.

In contemporary Central Asian states, the notion of heritage is used 
in the form of government programs, for the publication of entire series 
of new sources, for example. It is used in the different languages of the 
region - Miros-Miras - and these words are used in many types of situa-
tions: they have become an essential part of the cultural communication 
of these states. 

The diversity of artifacts that are at the center of heritage is quite large 
today and has only increased since 1991. However, it can be said that the 
implementation of this legacy dates back to the Soviet period and especially 
to the period after 1945. And this process intensified after Stalin’s death in 
1953. This period, which spans several decades, saw also the rise of what is 
called silent indigenization in the republics of Central Asia. Its study strong-
ly illuminates one major area of continuity between Soviet and post-Soviet 
times.



271

Appendices615

1. A few markers of quick equipment in the field of knowledge, 
comparative data 

Table 1. Kandidat nauk616 in the three republics of Kyrgyzstan, Uzbekistan and 
Turkmenistan. Absolute increase, 1940-1988 (absolute numbers)

Year Kyrgyzstan Uzbekistan Turkmenistan

1940 45 510 -

1950 164 1 198 137

1960 587 2 442 361

1970 1 572 6 907 1 200

1980 2 588 12 992 1 998

1988 3 538 16 648 2 519

Sources: Narodnoe xoziaistvo Kirgizskoi SSR; Narodnoe xoziaistvo Uzbekskoj 
SSR; Narodnoe xoziaistvo Turkmenskoi SSR for corresponding years. 

Table 2. Indigenization rates of Turkmenistan’s NR (Scientific workers),
1947-1982 (absolute numbers, and %)

Year Total NR in 
Turkmen SSR

Increase of 
Turkmen NR

Proportion of Turkmens 
among all NR (%)

1947 660 91 14 %

1960 1 836 677 37 %

1970 3 649 1 825 50 %

1982 5 343 2 885 54 %

Sources: Narodnoe xoziaistvo Srednei Azii v 1963, 1964 ; Narodnoe xoziaist-
vo turkmenskoi SSR, 1924- 1984; Narodnoe obrazovanie, 1977; Narodnoe 
obrazovanie i kul’tura v SSSR, 1989; Narodnoe xoziaistvo SSSR za 60 let, 
1977; Istoriia kul’tury sovetskogo Turkmenistana, 1975.

615  Fourniau, Transformations soviétiques, for tables 1, 2, 3, 4 and 5, respectively 85, 89, 92 and 94 for 
table 3, 119, 121.  

616  Kandidat nauk, or KN in its abbreviation in Russian, is the first of the two main Soviet university 
degrees, the second and highest one being Doctor of State (DN).   



272

2. The indigenization of prestige. Comparative data
Table 3. Comparative indigenization of Kandidat Nauk (KN) and Doktor Nauk (DN) 

in Uzbekistan, 1960 to 1975 (absolute numbers)

Year Total KN in 
Uzbek SSR

Uzbeks among 
KN (%)

Total DN in 
Uzbek SSR

Uzbeks among 
DN (%)

1960 2 442 34 % 222 35 %

1970 6 907 53 % 494 52 %

1975 10 505 56 % 745 60 %

Sources: Narodnoe xoziaistvo Uzbekskoj SSR, corresponding years.

Table 4. Uzbeks in the republic’s population and at Uzbekistan’s 
academy of sciences (%)

Uzbeks 1949 1956 1970 1977 1989

Uzbeks in total pop. of Uzbek SSR 63 62 65,5 69 71,4

Uzbeks in the capital’s pop.  37 34 37 41 43,3

Rural Uzbeks 83 79,8 77 71,4 69,5

Uzbeks among academicians 57 63 72 80 85

Sources: Itogi vsesoiuznoi perepisi naseleniia, corresponding years; Akademii 
nauk soiuznyx respublik, corresponding years

Table 5. Kazakhs in the republic’s population and at Kazakhstan’s 
academy of sciences (%)

Kazakhs 1946 1949 1956 1970 1977 1989

Kazakhs in total pop. of SSR 35 33,5 30 32,5 36 39,7

Kazakhs in total pop. of capital 10 9,8 8,6 12,4 16,7 22,5

Rural Kazakhs 81 79,8 76 73,7 69 61

Kazakhs among academicians 43 43 40 44 63 80

Sources: Itogi vsesoiuznoi perepisi naseleniia, corresponding years; Akademii 
nauk soiuznix respublik



ILLUSTRATIONS

Иллюстрации к статье Значение рукописного сочинения 

Манакиб са’дийа для изучения истории Джуйбарских ходжей 

Халим Тураев (Бухара)

Медресе Гавкушан в Бухаре, построенное на доходы Джубаридов, XVI в.

Мечеть Ходжа Калон в Бухаре. Построена Джуйбаридами, XVI в.



Иллюстрации к статье 

Мусо Саиджанов: между джадидизмом, политикой и археологией 

Дилором Алимова (Ташкент)

Мусо Саиджанов (1893–1937)



Мусо Саиджанов – Назир просвещения

Мусо Саиджанов во время археологических изысканий



Иллюстрации к статье 

Искусство исламского мира: от классики до постмодернизма

Акбар Хакимов (Ташкент)

С членами Рабфака (Высшего педагогического института, ныне – СамГУ)

Лала Иссаиди. (Марокко). Лежащая одалиска.

Фотоколлаж. Правая часть триптиха, 2005–2006 гг.



Ахмед Матер. Саудовская Аравия. Диптих Иллюминации

(Османский Вакуф), 2010 г.

С. Филизаде. Шах и посол.

Великобритания, 2014 г.

Музей искусств в Лос-Анджелесе.

Лалвах аль Хамуд. Субханаллах, 2014 г.

Лос-Анджелес. Музей искусств.



Саид Алим Шарипов. 2007 г. Работы 

представлены на VIII Ташкентской

Биеннале современного искусства в 2018 г.

Изделия резного дерева, украшенные

миниатюрой. Ташкент, 2019 г.

А.Арабов. Сюзане. Сцена охоты.

Бухара, 2015 г.

С. Шарипов. Композиция.

2007 г.



М. Исанов. Пери. 1993 г.

М. Кучкарова. Сюзане. Сцена охоты.

Шафиркан, 2016 г.

А. Ризаева. Сюзане. Жизнь во дворце.

Шафиркан, 2016 г.



Г. Кадыров. Золотой павлин. 2003 г.

Иллюстрации к статье Ислам и изобразительное искусство

Зухра Рахимова (Ташкент)

Аль-Узза – божество воды. Набатейский бетиль (каменная плита).



Скульптуры Хирбет аль Мафджар. VIII в., Иордания. 1.Рельефы; 2-Стоящий халиф. Статуя 

входного портала бани в Хирбат аль-Мафджаре, первая пол. 8 в. Музей Рокфеллера, 

Иерусалим; 3-женская статуя из Хирбат аль-Мафджар, Иордания, середина VIII-го века 

нашей эры. Музей Рокфеллера, Иерусалим (М. Хатштейн и П. Делиус, Ислам: искусство 

и архитектура, стр. 83).

Мастера за работой. Кусайр Амра.

Иордания 730 гг.

(Фото Шона Лезербери/Манар аль-Атар).

Женская фигура. Кусейр Амра.

Роспись бани Кусайр Амра.

Иордания 730 гг. (Фото Шона

Лезербери/Манар аль-Атар).



Сцена купания на западной стене западного

прохода зала для аудиенций, роспись бани

Кусайр Амра. Иордания 730 гг. (Фото Шона

Лезербери/Манар аль-Атар).

Хирбат ал-Мафджар мозаика,

743-746 гг.

Караханиды. Самарканд,

XII-начало XIII вв.

Напольная роспись (фреска) Ге или

Геи из Каср аль-Хайр аль-Гарби,

Сирия, Национальный музей.

Дамаск, 727 г. (Фото Дэниел Во)



Нишапур

Сельджуки XIII в.



Иллюстрации к статье Звуковой и архитектурный ландшафт старой Бухары

(позднее средневековье – начало ХХ в.)

Александр Джумаев (Ташкент)

Мехмонхона семьи Болтаевых в Бухаре (Фото Бехзода Болтаева), 2024 г.

Илл. 4.  Стили архитектуры европейского типа в ферганских городах рубежа XIX–XX вв. 

1. Здание военного собрания в псевдоклассическом стиле 1878 г. в Новом Маргилане 

(ныне г. Фергана).  2. Дом фирмы «Треугольник» в Коканде начала ХХ в. в неорусском

стиле (Фото М. Аббасовой-Юсуповой 2004 г.).



Илл. 5.  Здание в стилизаторском направлении модерна.

1. Особняк австрийского коммерсанта С.А. Кнаббе в Коканде, 1910-е гг., архитектор

И.А. Маркевич. Общий вид. 2. Архитектурный декор здания в виде кариатиды

(Фото М. Аббасовой-Юсуповой 2004 г.).

Илл.6. Стиль модерн. Здание Русско-Азиатского банка 1910 г. в Коканде. 

Архитектор И.А. Маркевич. 1. Общий вид. 2. Фрагмент главного фасада с парадным

входом (Фото М. Аббасовой-Юсуповой 2004 г.).



Илл.6. Илл. 7. Сохранившиеся культовые 

христианские сооружения.

1.Часовня на кладбище в Фергане

конец XIX в.;

2. Лютеранский молельный дом в 

Фергане конец XIX в.;

3.Часовня на Садовом кладбище в 

 Андижане начало ХХ в.

(1-е и 3-е фото М. Аббасовой-Юсуповой

2004 г.), (2-е фото Д. Михайлова начала

1990-х гг.).



Илл. 2. Копия рукописи «Таварих-и гузида-йи нусрат-наме» 

(«Tavarih-i Guzida-i Nusrat Name»). Британская библиотека, Лондон, Великобритания.

Илл. 4. Двор Тимура. Художник Мухаммад Афзал Факир Аллах-хан.

Могольская школа, вторая четверть XVIII в. Рампур, Индия.

Иллюстрации к статье Интеграция лучших практик и исследования учёных 

по проблемам общности истории и культуры тюркского мира

Меруерт Абусеитова (Алматы)



Илл. 5. Портрет Мухаммад

Шайбани-хана. 1550 г. Фонд

Британского музея. Лондон.

Илл. 6. Казахский воин. Художник Джордж Скотт.

Акварель. 1912 г. Фонд А. Мозера. Бернский

исторический музей.

Илл. 7. Охотничье-боевое снаряжение, ХIХ в. Кожа, мозаика, тиснение.

Фонд Анри Мозера. Бернский исторический музей.



273

Сергей Абашин (Москва)

«РЕШАТЬ ПОДОБНЫЕ ЗАДАЧИ НЕ ПРИХОДИЛОСЬ». 
ЭКСПЕРТНЫЕ ДЕБАТЫ О МИГРАЦИИ ИЗ 

ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ В РОССИЮ В 1980-Е ГОДЫ

В 1973 году создатель мир-системной теории Иммануил Валлер-
стайн в небольшой статье взялся спрогнозировать будущее советской 
Центральной Азии. Он написал о том, что Советский Союз пройдёт тот 
же путь, который прошли все империи, когда бывшим метрополиям 
понадобились в какой-то момент рабочие руки из бывших колоний и 
окраин, и жители Центральной Азии точно так же неизбежно окажут-
ся в городах Европейской России в качестве пролетариата617. Многие 
советологи предрекали, что проблемы СССР возникнут в мусульман-
ских регионах, где рост численности населения вкупе с религиозными 
особенностями создадут кризисные явления для советского режима. 
Однако не все были настроены так катастрофически. В работе о воз-
можных сценариях решения проблемы роста мусульманского населе-
ния С. Эндерс Вимбуш и Дмитрий Пономарефф указывали на то, что 
советское правительство пытается решить этот кризис сочетанием ча-
стичной и контролируемой миграции с проектами развития самой Цен-
тральной Азии618.

Если Валлерстайн исходил скорее не из конкретного материа-
ла, а из общей логики того, что процессы в Европе и СССР идут по 
схожим закономерностям, то Вимбуш и Пономарефф более подроб-
но исследовали позиции советских экспертов и конкретные примеры 
организованной миграции из Центральной Азии, которые стали осу-
ществляться с середины 1970-х годов. В частности, в Новгородской 
и Ивановской областях, в российском Нечерноземье, были созданы 

617  I. Wallerstein, The Two Modes of Ethnic consciousness: Soviet Central Asia in transition? //  The 
Natio nality Question in Soviet Central Asia / Ed. by E. Allworth. Praeger Publishers, 1973. P. 168–175.

618  S. Enders Wimbush, D. Ponomareff, Alternatives for Mobilizing Soviet Central Asian Labor: Out-
migration and Regional Development. A Project AIR FORCE report prepared for the United States Air 
Force, Santa Monica, CA, Rand Corporation, 1979.



274

совхозы «Ташкентский», «Дружба» и «Узбекистан», которые были 
переданы в управление ведомств Узбекской ССР, в регион были на-
правлены специалисты и рабочие из этой республики для организации 
на заброшенных и пустующих землях нового аграрного производства. 
Для работников была создана социальная инфраструктура, строились 
дома, даже появились узбекские столовые – чайханы. Отличием со-
ветской миграции от европейской и американской было, как показали 
авторы работы, то, что переселение происходило в почти опустевшие 
сельские районы, оно было постепенным, точечным, коллективным, 
нередко организовывалось и финансировалось государством, а не са-
мими мигрантами. В такой политике зарубежные советологи увидели 
альтернативу тем миграционным процессам, которые имели место в 
это же время в Европе.

Таким образом, в этой советологической дискуссии мы видим две 
позиции, одна из которых предрекала СССР неизбежный внутренний 
конфликт и распад по аналогии с другими империями, другая позиция 
осторожно указывала на то, что советский режим в силу особенностей 
своей экономики и идеологии обладает устойчивостью и способностью 
искать способы избежать тех рисков, которые застигли врасплох За-
пад. Мы видим в столкновении этих мнений ещё одну версию старой 
и продолжающейся до сих пор дискуссии, был ли СССР классической 
колониальной империей или, наоборот, альтернативой империям, но 
в этом случае обсуждение шло с особым вниманием к миграционной 
истории в этой части света. Позиция «или/или» часто является водо-
разделом и не позволяет увидеть более сложную картину и динамику, 
в которой колониальные практики и риторики могли сосуществовать с 
антиколониальными, дискриминация меньшинств – рядом с их эман-
сипацией и созданием условий для равенства, иерархическое разделе-
ние разных групп и народов – с попытками и стремлением к их взаим-
ной интеграции.

В данной статье, анализируя споры о центральноазиатской мигра-
ции советских учёных в 1980-е годы, я покажу, что их взгляды разде-
лились, не было единой платформы и программы миграции, возник-
ло множество, часто противоположных, предложений и аргументов. 
 Героями моего текста будут ведущие специалисты, демографы, соци-
ологи, этнологи, которые изучали эту проблему в указанный период, 
проводили сбор статистики, опросы, интервью и формировали язык 
её объяснения: Л.Л. Рыбаковский, В.И. Переведенцев, Д.И. Зюзин, 
Г.Ф. Морозова, А.А. Сусоколов, О.И. Шкаратан и другие. Я, однако, 



275

буду рассматривать не биографии экспертов, не экспертные институ-
ции и их отношения с властью, а историю идей в позднесоветское вре-
мя, какие аргументы и логику они предлагали в осмыслении миграции 
из Центральной Азии в Россию.

Миграция, социализм и колониализм

Исходной методологической точкой отсчёта я выбрал популярный 
в миграционных исследованиях тезис о том, что современная меж-
дународная трудовая миграция имеет колониальные корни. Класси-
ческий труд «Век миграции» прямо формулирует эту связь: «Распад 
западноевропейской и советской империй в период с 1945 по 1991 
год привел к постколониальному миграционному развороту в обрат-
ном доминирующем направлении миграционных потоков между цен-
тром и периферией. Первоначально такие обратные потоки состоят 
из возвращающихся колониальных поселенцев, «репатриации» их 
(смешанных) потомков (таких, как алжирские колоны во Францию, 
индонезийские индо в Нидерланды и этнические русские в Россию) и 
других меньшинств, которые уехали из-за роста национализма и ан-
тиколониальных настроений… С другой стороны, после первоначаль-
ного всплеска «репатриантов» в обратных потоках стали доминиро-
вать трудовые мигранты из бывших колоний, таких как Магриб, во 
Францию, пакистанцы и бенгальцы в Великобританию или нерусские 
из бывших советских республик в Россию»619. Активные сторонники 
этого тезиса даже предложили назвать XX столетие «постколониаль-
ным веком миграции»620.

Действительно, обратное массовое человеческое движение из быв-
ших окраин/колоний в бывшие центры/метрополии, откуда когда-то 
совершалось их завоевание и колонизация, является убедительным ар-
гументом связи между колониализмом и миграциями. Он дополняется 
свидетельствами антимиграционной ксенофобии, расизма и дискрими-
нации в отношении трудовых мигрантов и беженцев, что подчёркивает 
сохраняющееся постколониальное неравенство. Однако такое объясне-
ние мобильности вызывает вопросы и попытки ревизии. Мы видим, в 
частности, что современная миграция происходит не только из бывших 
окраин в бывшие метрополии, но имеет более сложные конфигурации, 

619  H. de Haas, S. Castles, M.J. Miller, The Age of Migration. International Population Movements in 
the Modern World. 6th Edition. Macmillan, Red Globe Press, Springer Nature, 2020. P. 141–142.

620  R. Sammadar, The Postcolonial Age of Migration. Routledge India, 2020.



276

которые связаны не с колониальным прошлым, а с новой глобальностью 
и новыми глобальными иерархиями621.

К критике тезиса о связи колониализма и миграции можно отнести 
и обсуждение советского случая, вроде бы имеющего свою специфику. 
В последние годы появилась серия обобщающих трудов, в которых изу-
чается советская миграция и обсуждается его связь с (пост)колониаль-
ностью.

Российский демограф Анатолий Вишневский в своём большом 
труде о трансформации российского общества в прошлом столетии пи-
сал о переселении русского населения в Российской империи и СССР 
за пределы прежних территорий своего проживания, в том числе в 
Центральную Азию. Вишневский упоминал также о незначительном 
обратном притоке, но отмечал, что «к моменту распада СССР проник-
новение коренных жителей Средней Азии в районы преимущественно 
восточнославянского заселения не оставило заметного следа»622. Виш-
невский описывает СССР как империю с нечётким делением на метро-
полию и колонии, указывая, что «южные – кавказские и среднеази-
атские – окраины империи не были на сто процентов колониями»623, 
так как Центр предпринимал время от времени усилия по модерниза-
ции окраин и преодолению их зависимого колониального статуса, что 
достигалось в том числе переселением «восточнославянского населе-
ния» на периферию. Однако эти усилия, отмечает автор, ограничива-
лись недостатком ресурсов и желанием преодолеть отставание самой 
России от мирового развития. «Сохранение империи, – утверждал 
Вишневский, – и без того все больше становилось помехой модерни-
зации ее более развитых частей. Невозможность сохранить империю и 
при этом избавиться в обозримом будущем от ее давней полуколони-
альной структуры стало одним из главных признаков кризиса, тупика, в 
который зашла советская модернизация. С наибольшей очевидностью 
этот тупик дал себя знать в Средней Азии»624.

Различные типы миграции в российском политическом простран-
стве в течение XX века стали специальным фокусом исследования 
американских историков Сигельбаума и Мох. Они также упоминают 
небольшое переселение из Центральной Азии в Россию в позднесовет-

621  J.X. Inda, R. Rosaldo, Tracking Global Flows // The Anthropology of Globalization: A Reader / Ed. 
by J.X. Inda, R. Rosaldo. 2 ed. Wiley-Blackwell, 2008. P. 3–46.

622  А. Вишневский, Серп и рубль: консервативная модернизация в СССР. М.: ОГИ, 1998. С. 260–261.
623  А. Вишневский, Серп и рубль… С. 275.
624  Там же. С. 290.



277

ское время, которое в постсоветское время превратилось в масштаб-
ную миграцию, схожую с постколониальными миграциями в Европу625. 
В книге упоминаются советские проекты организованного переселе-
ния жителей Центральной Азии в Нечерноземье и на Дальний Восток в 
1970-1980-е годы, авторы называют их «глубоко колониальными про-
ектами»626, хотя оценивают как несостоявшиеся и неудачные.

Похожую двойственность демонстрирует и последняя книга ка-
надского историка Джеффа Сахадео о позднесоветской миграции из 
Центральной Азии и Южного Кавказа в Москву и Ленинград. Сахадео 
оспаривает взгляд на СССР как империю и обнаруживает в рассказах 
мигрантов описание Москвы и Ленинграда как мест «безопасности 
и свободы», где, по его мнению, возникла особая модель интеграции 
населения бывших колоний, без сегрегации расселения, без стигма-
тизирующих дебатов об иммиграции и без антирасистских восстаний, 
«Советский Союз остаётся, – по его словам, – уникальным челове-
ческим и государственным экспериментом»627. Тем не менее, историк 
сравнивает советскую миграцию в городские агломерации с миграций 
в ключевые мегаполисы всего «Севера», видя в них результат схожих 
процессов «движения с юга на север по преимуществу менее привиле-
гированных бывших колониальных подданных», а также обнаруживает 
в советском опыте переселений элементы «ментальной колонизации», 
европоцентризм и расизм628.

О трудовой миграции речь шла в некоторых работах современных 
социологов и антропологов, изучающих миграцию, которые упоминали 
миграцию 1980-х годов в контексте миграционных процессов уже по-
стсоветского времени. Так, социолог Диля Рахмонова-Шварц отмечая, 
что рабочая миграция из Центральной Азии в Россию началась ещё до 
распада СССР, видит в политике поощрения и управления этой мигра-
ции «усилия по созданию мультикультурного общества и содействию со-
трудничеству между различными республиками». Но при этом она отме-
чает, что «Советская идеология интернационализации ставила русских 
в привилегированное положение по сравнению с нерусскими и, таким 

625  L. Siegelbaum, L.P. Moch, Broad Is My Native Land: Repertoires and Regimes of Migration in 
Russia’s Twentieth Century. Ithaca, NY: Cornell University Press, 2014. P. 152.

626  L. Siegelbaum, L.P. Moch, Broad Is My Native Land… P. 64.
627  J. Sahadeo, Voices from the Soviet Edge: Southern Migrants in Leningrad and Moscow. Ithaca 

and London: Cornell University Press, 2019. P. 7.
628  J. Sahadeo, Voices from the Soviet Edge: Southern Migrants in Leningrad and Moscow… P. 62, 

95, 114–115.



278

образом, порождала еще большую этническую дискриминацию по отно-
шению к неславянскому населению в России»629.

Миграции в позднесоветский период посвящена также статья Ба-
ховадиновой и Скарборо. Авторы полагают, что постсоветская трудовая 
миграция из Таджикистана в Россию строится «на структурной и дис-
курсивной основе, созданной в последнее десятилетие существования 
СССР. Эти зарождающиеся шаги, призванные обеспечить более сво-
бодный рынок труда в Советском Союзе, возможно, и оказались неудач-
ными с точки зрения их создателей, но они обеспечили хорошо развитую 
конструкцию, на которой впоследствии могла строиться постсоветская 
трудовая миграция»630. Авторы видят преемственность миграционной 
политики в позднесоветский и постсоветский периоды, но в то же время 
отмечают отличия и переход от статуса социально защищённых мигран-
тов к постколониальной неуверенности постиндустриального капита-
лизма.

Итак, попытки концептуализировать сходство и различия между 
СССР и европейскими империями, используя фокус на миграции, вы-
глядит противоречивыми. Мы можем констатировать, что в советской 
истории имеется много аналогий с (пост)колониальными процессами 
в Европе, но в то же время и немало отличий, которые вроде бы не 
позволяют считать две ситуации полностью идентичными. Вопрос о 
советском колониализме остаётся по-прежнему открытым. Тупик воз-
никает, на мой взгляд, из-за того, что мы рассматриваем колониаль-
ные отношения только как целостный политический и экономический 
режим установления и воспроизводства неравенства. Однако эти от-
ношения могут воспроизводиться в управлении, экспертизе и повсед-
невности, даже если политический и экономический строй в целом не 
является колониальным. Колониальными при этом остаются практики 
и риторики, которые проявляются в различных ситуациях, текстах и 
взаимодействиях, они не всегда являются доминирующими, а скорее 
встраиваются в те или иные действия, вступают в диалог и симбиоз с 
другими практиками и риториками631. Такой подход помогает анализи-

629  D. Rahmonova-Schwarz, Migrations during the Soviet Period and in the Early Years of USSR’s Dis-
solution: A Focus on Central Asia // Revue Européenne des Migrations Internationales, 2010. Vol. 26. № 
3. P. 23.

630  M. Bahovadinova, I. Scarborough, Capitalism Fulfills the Final Five-Year Plan: How Soviet-Era Mi-
gration Programs Came to Fruition in Post-Soviet Eurasia / Eurasia on the Move: Interdisciplinary Ap-
proaches to a Dynamic Migration Region / Ed. by M. Laruelle, C. Schenk. Washington, D.C.: The George 
Washington University, Central Asia Program, 2018. P. 2.

631  И. Герасимов, С. Глебов, М. Могильнер, Гибридность: Марризм и вопросы языка имперской 
ситуации // Новое литературное обозрение. 2017, № 2. С. 174–206.



279

ровать разные ситуации столкновений и дискуссий, сохраняя оптику 
изучения колониальности, при этом не придавая ей тотальный и эс-
сенциализирующий характер. Такой подход делает возможным видеть 
процесс или процессуальность колонизации, то есть исследовать, как 
происходит мобилизация имперских и (пост/де)антиколониальных 
чувств и планов632. Такой подход позволяет не сводить советский со-
циализм к империям и колониализму, к противостоянию метрополий 
и колоний, колонизаторов и колонизируемых, и в то же время не ви-
деть в социализме, колониальности и имперскости антагонистические 
явления, а находить их неоднозначные взаимодействия и проявления 
в советское время, прослеживать траектории преемственности с по-
стсоветским периодом и аналитически видеть параллельные процессы 
на (пост)советском и европейском пространствах, сближения между 
ними и расхождения633.

Далее в статье я рассмотрю дискуссию о миграции из Центральной 
Азии, которая развернулась среди советских экспертов в 1980-е годы. 
Меня интересуют три концепции – «трудоизбыточность», «неподвиж-
ность» и «неприживаемость», вокруг которых развивалась дискуссия 
о возможности и желательности миграции. Я покажу, что в позднесо-
ветском центральном правительстве были больше озабочены тем, что 
центральноазиатские мигранты, вопреки представлениям о неизбеж-
ности миграции, отказывались ехать в Россию, и обсуждались меры 
стимулирования миграции. Я покажу также, что такая точка зрения о 
необходимости и неизбежности миграции, продвигаемая в первую оче-
редь экономистами и демографами, встретила некоторую оппозицию 
как в самом центре, так и в республиках. Я покажу, что идеологии и 
риторики, которые использовались в этой дискуссии, нередко опира-
лись на представления/предубеждения, или создавали их, и описы-
вали цели миграционной политики языком подчинения и культурной 
иерархии, хотя одновременно и предполагали преодоление дискрими-
нации и различий.

632  F. Cooper, Colonialism in Question: Theory, Knowledge, History. Berkeley: University of California 
Press, 2005.

633  С. Ушакин, Колониальный омлет и его последствия: о публичных историях постколоний социа-
лизма // Всё в прошлом: Теория и практика публичной истории / Под ред. А. Завадского, В. Дубиной. 
М.: Новое издательство, 2021.



280

Трудоизбыточность

Планируемое советскими чиновниками и экспертами переселение 
поначалу не совпадало по своему замыслу с прогнозом Валлерстайна 
о массовой миграции выходцев из Центральной Азии в советские сто-
лицы. Отличий было несколько. Во-первых, переселение намечалось в 
сельскую малонаселённую местность, а не в многонаселённые города, 
что не подразумевало острого классового столкновения местных жите-
лей и иноэтничных приезжих. Во-вторых, переселение мыслилось как 
организованное и подготовленное, государство брало на себя все его из-
держки и обещало мигрантам сохранение всех их социальных прав. Из 
этого проистекало третье отличие: советские эксперты и чиновники не 
видели, в отличие от Валлерстайна, в такой миграции большой угрозы, 
с которой надо бороться, и размышляли, напротив, о мерах стимулиро-
вания переезда, рассчитывая с помощью «оптимизации миграционных 
процессов» избежать стихийных и конфликтных миграционных сцена-
риев, которые в это время имели место в Европе634. Однако эти перво-
начальные планы со временем стали подвергаться сомнению и критике, 
как за нереалистичность и неисполнимость, так и за логику необходимо-
сти и неизбежности.

Теоретическое обоснование для миграции было официально сфор-
мулировано не сразу. Первые переселения, которые начались в 1970-е 
годы, мотивировались технологической целесообразностью. Правитель-
ством была принята программа развития Нечерноземья, то есть регио-
нов России, откуда прежнее сельское население в значительной своей 
части уже уехало в города. Нечерноземье требовало не только рабочих 
рук, но также технологий и навыков освоения неудобных земель, в част-
ности мелиоративных работ. Между тем именно в Центральной Азии в 
1950-60-е годы была создана мощная технологическая база и команда 
с опытом такой работы по расширению возделываемых, в частности для 
хлопка, земель635. Решение передать некоторые совхозы Нечерноземья 
и пустующие российские земли к северу от Москвы в управление ве-
домств Узбекской ССР и позволить применить свои знания на этих тер-
риториях было рациональным и экономически обусловленным636.

634  Л.Л. Рыбаковский, Структуры и факторы межрайонных миграционных процессов // Социс. 
1976, № 1. С. 45–52; M.A. Light, What Does It Mean to Control Migration? Soviet Mobility Policies in 
Comparative Perspective // Law & Social Inquiry. 2012. Vol. 37. № 2. P. 395–429.

635  J. Obertreis, Imperial Desert Dreams: Cotton Growing and Irrigation in Central Asia, 1860–
1991. Göttingen, Germany: V&R Unipress, 2017.

636  З.Р. Ишанходжаева, Узбекистан в освоении Нечернозёмной зоны России (1974–1987 гг.) // 
Учёные записки Новгородского государственного университета. 2019. № 3(21). С. 1–5.



281

Однако очень скоро этот технологический аргумент был допол-
нен и потом заменён большим проектом, в котором переселение стало 
рассматриваться не как единичная акция, а как закономерный и необ-
ходимый процесс. Уже в 1981 году на 26 съезде КПСС, главном идео-
логическом мероприятии СССР, генсек Леонид Брежнев произнёс: «В 
Средней Азии… есть избыток рабочей силы, особенно на селе. А значит 
надо активнее вовлекать население этих мест в освоение новых террито-
рий страны»637. За этой фразой стояла уже начавшаяся и оформившаяся 
дискуссия о том, по каким причинам, какой, куда, кого и в каком мас-
штабе должна быть миграция. Теперь речь шла не только о Нечернозе-
мье, но и о всей российской территории, причём акцент переключался 
на освоение Сибири и Дальнего Востока638.

Идея целесообразности переселения стала фактически официаль-
но обосновываться теорией «трудоизбыточности». Теория гласила, 
что в одних частях СССР население перестало расти из-за снижения 
рождаемости и это вызывает нехватку рабочих рук, в других – рожда-
емость, наоборот, высокая, население быстро увеличивается и мест-
ная экономика, её рынок труда, не в состоянии обеспечить «избыточ-
ную» часть жителей рабочими местами. Для увеличения рабочих мест 
в последних потребуются дополнительные капитальные вложения и 
дотации из союзного бюджета на грандиозные проекты, наподобие пе-
реброски рек из Западной Сибири в Центральную Азию, что, с одной 
стороны, означает отвлечение средств из других советских республик, 
прежде всего из России, и, с другой стороны, закрепит экстенсивный, а 
не интенсивный тип развития экономики региона с низкой производи-
тельностью труда. Из такого хода рассуждений следовал вывод о том, 
что межрегиональное перемещение из «трудоизбыточных» регионов 
в «трудонедостаточные» является стратегической необходимостью и 
даже неизбежностью. Соответственно, этим процессом следует управ-
лять, его надо планировать и готовить639.

Важно подчеркнуть, что теория «трудоизбыточности» носила уни-
версальный характер, так как основывалась на выявлении траектории 
изменений рождаемости и смертности, которые, как считалось, проис-
ходят при любой, капиталистической и социалистической, модерниза-
ции. Придание такой теории официального статуса по-новому рисова-

637  Материалы XXVI съезда КПСС. М.: Издательство политической литературы, 1982. С. 54.
638  Л.В. Макарова, Г.Ф. Морозова, Н.В. Тарасова, Региональные особенности миграционных про-

цессов в СССР. М., 1986. С. 6.
639  Л.Л. Рыбаковский, Структуры и факторы. См.: Л.В. Макарова, Г.Ф. Морозова, Н.В. Тарасова, 

Региональные особенности…



282

ло отношения России и Центральной Азии внутри СССР, сближая их 
с отношениями европейских метрополий с их бывшими колониями640. 
Конечно, советские эксперты прилагали усилия для того, чтобы под-
черкнуть разницу в способе решения этой проблемы при капитализме 
и социализме, но сам исходный тезис указывал скорее на сходства, чем 
различия.

Наиболее ярко радикальную экспертную позицию в логике «тру-
доизбыточности» сформулировал экономический социолог Дмитрий 
Зюзин641. Он настаивал на том, что сохранить трудовые ресурсы в са-
мой Центральной Азии не получится, нет таких капиталов у страны, 
и нет условий в регионе, чтобы освоить эти возможные капиталы, и 
даже если развивать трудоёмкие производства на месте – это приве-
дёт к падению производительности труда и ещё больше закрепит отста-
вание местной экономики от общесоюзного развития. Эксперт видел 
единственный выход в том, чтобы «перераспределить трудовые ресур-
сы» за пределы Центральной Азии. По его расчётам, чтобы сохранить 
высокие темпы экономического роста в самом регионе, надо было бы 
переселить оттуда за полутора десяток лет 7 млн. человек трудоспособ-
ного возраста, или 450 тыс. человек ежегодно, желательно выходцев 
из села. Но он уточнял, что организовывать такое масштабное пересе-
ление в такие короткие сроки нереально, поэтому следует ориентиро-
ваться хотя бы на число 3 млн., или 200 тыс. человек ежегодно. Зюзин 
предлагал активное сельскохозяйственное переселение по типу Нов-
городского и Ивановского, в том числе на Дальний Восток, а также 
допускал сезонные и временные формы миграции.

Зюзин не был в одиночестве. Похожую позицию занимали, напри-
мер, социологи и демографы Леонид Рыбаковский и Нина Тарасова, 
ведущие советские специалисты по миграции. Они писали в начале 
1980-х годов: «Жизнь убеждает: участие народов Средней Азии… в 
экономическом развитии других районов страны реально… Речь идёт о 
том, чтобы увеличить масштабы и ускорить темпы такого участия»642. 
Подводя итоги миграционным процессам в конце этого десятилетия, 
исследователи отмечали рост интенсивности миграции сельских жите-

640  В.И. Козлов, Особенности этнодемографических проблем в Средней Азии и пути их решения // 
История СССР. 1988. № 1. С. 49.

641  Д.И. Зюзин, Варианты социально-экономического развития Среднеазиатского региона / Социс. 
1986. № 4. С. 17. 

642  Л.Л. Рыбаковский, Н.В. Тарасова, Взаимодействие миграционных и этнических процессов // 
Социс. 1982. № 4. С. 32; Л.В. Макарова, Г.Ф. Морозова, Н.В. Тарасова, Региональные особенно-
сти. … С. 74.



283

лей Центральной Азии, называли его «позитивным сдвигом» и отмеча-
ли всё ещё недостаточный его характер, предлагая и дальше повышать 
миграционную активность в районы «европейской части страны»643.

Предложение Зюзина было встречено, впрочем, с непониманием. 
Даже сторонник теории демографического перехода и неизбежности 
миграций А. Вишневский спустя много лет назвал его «курьёзом». Тем 
не менее, разделяемая большинством экспертов логика «трудоизбы-
точности», которая провозглашала миграцию из Центральной Азии в 
Россию неизбежностью, сужала теоретический манёвр для возраже-
ний. Многие критики продолжали искать решение в той же самой тео-
ретической рамке.

Например, демограф Леонид Верёвкин, повторяя и поддерживая те-
зисы Зюзина, уточнял, что поскольку «речь идёт не просто о единицах 
рабочей силы, а о живых людях со своими интересами и потребностями, 
ценностями, сложившимся укладом жизни, национальными особенно-
стями характера и социально-культурными нормами межличностного 
общения», то их миграция должна носить в основном временный харак-
тер644. Но самой популярной версией, альтернативной проектам Зюзи-
на, была схема, которую отстаивал демограф Виктор Переведенцев. Его 
предложение выглядело так: «в [российское] село возвращается часть 
городского населения Нечерноземья, в недавнем прошлом переехавшая 
в город; на её место переселяются жители городов из южных трудоизбы-
точных районов страны, куда, в свою очередь, перебирается избыточное 
сельское население этих районов»645. Переведенцев видел в этой схеме 
более реалистичную форму миграции, не требующую радикальной сме-
ны условий жизни, учитывающей готовность к переселению, культурные 
особенности мигрантов и территории, куда бы они могли поехать. Имен-
но этот, более добровольный и менее травматичный, вариант стал чаще 
повторяться как предпочтительный.

Постепенно, по мере изменения политической ситуации в стране 
и расширения полевых исследований, в экспертной среде сформиро-
валась другая точка зрения, которая отвергала идею ускоренного пе-
реселения. Во второй половине 1980-х годов эта критика стала отвоё-

643  Л.Л. Рыбаковский, Н.В. Тарасова, Современные проблемы миграции населения СССР // Исто-
рия СССР. 1989. № 2. С. 76; См.: А. Топилин, Основные направления межреспубликанской миграции 
населения // Плановое хозяйство. 1988. № 1. С. 86–91.

644  Л.П. Верёвкин, Проблема перераспределения трудовых ресурсов в условиях интенсификации 
сельского хозяйства // Этносоциальные проблемы сельских миграций. М., 1990. С. 204–219.

645  В.И. Переведенцев, Миграция населения и развитие сельскохозяйственного производства // 
Социс. 1983. № 1. С. 59; Л.В. Макарова, Г.Ф. Морозова, Н.В. Тарасова, Региональные особенно-
сти. … С. 90.



284

вывать позиции у оппонентов. В итоге преобладающей стала позиция, 
что вместо миграции стоит приложить основные усилия к развитию 
экономики, социальной сферы и урбанизации в самих центральноази-
атских республиках. Этот ревизионистский подход затронул не только 
конкретные цифры или методы организации планируемого переселе-
ния, но и саму теорию «трудоизбыточности», подразумевающую неиз-
бежность миграции.

Социолог Владимир Мукомель, считая нереальной задачу массо-
вого переселения сельских жителей Центральной Азии в другие ре-
гионы СССР, предлагал в качестве альтернативы развивать местную 
урбанизацию646. При этом исследователь исходил скорее не из эконо-
мической целесообразности, а из необходимости разрушения архаич-
ного сельского образа жизни и сельской психологии, которые порож-
дают в Центральной Азии «трайбализм и национализм». Не миграция 
как таковая, а изменение образа жизни и в том числе снижение рожда-
емости, как считал учёный, позволят решить проблему экономическо-
го отставания. В этих рассуждениях тема «трудоизбыточности» сама 
была избыточной и, хотя Мукомель прямо не критиковал эту концеп-
цию, она исчезла из его анализа: миграция перестала выглядеть как 
экономически и демографически неизбежный и необходимый процесс, 
но на первый план вышел тезис, что необходимым и неизбежным явля-
ется процесс избавления от традиционности, на место которой должна 
прийти советская современность.

С более явной критикой идеи «трудоизбыточности», в том числе 
предложений Зюзина об организованной массовой миграции из Цен-
тральной Азии в Россию, выступила социолог-экономист Галина Мо-
розова. Прежде она сама была, видимо, сторонницей этой концепции, 
во всяком случае в своей статье 1987 года о миграционном поведении 
населения Центральной Азии она рассуждала в той же логике, цити-
ровала Зюзина и ратовала за «формирование миграционного пове-
дения» в регионе и стимулирование «миграции коренного населения 
этих республик в другие регионы для смягчения дефицита трудовых 
ресурсов»647. Однако спустя всего два года в статье «Трудоизбыточ-
на ли Средняя Азия?» позиция эксперта претерпела кардинальное 
изменение. По её мнению, «на современном этапе ещё не исчерпа-

646  В.И. Мукомель, Время ответственных решений // Социс. 1989. № 1. С. 9–15. См.: В.И. Козлов, 
Особенности этнодемографических проблем…

647  Г.Ф. Морозова, Формирование миграционного поведения населения в республиках Средней 
Азии // Проблемы социальной демографии. М., 1987. С. 22–45; Л.В. Макарова, Г.Ф. Морозова, Н.В. 
Тарасова, Региональные особенности… С. 76.



285

ны возможности использовать природные ресурсы и производствен-
ный потенциал среднеазиатских республик для повышения занятости 
трудоспособного населения»648. Морозова перечисляла разные виды 
занятости и экономические проекты в самой Центральной Азии, ко-
торые могли бы предотвратить выезд населения: освоение новых зе-
мель и расширение аграрного производства, внутри/межотраслевое 
перераспределение трудовых ресурсов в пользу трудоёмких отраслей, 
«развитие народных и художественных промыслов», приближение 
промышленного производства к сельской местности и малым городам, 
что позволило бы сохранить «привычный образ жизни» людей, раз-
ные формы частичного трудоустройства с работой на дому, с неполным 
графиком работы. При этом один из главных её выводов заключался 
в том, чтобы перестать рассматривать сельский образ жизни как не-
правильный и несоветский, тогда работу дома и в подсобном хозяйстве 
можно было бы включить в определение «общественного хозяйства», 
например не записывать многодетных матерей в безработные. Правда, 
закончила свой текст Морозова всё-таки упоминанием необходимости 
маятниковой миграции между селом и городом, которая позже приве-
дёт «к территориальной подвижности естественным путём». Несмотря 
на такой заключительный реверанс в сторону теории «трудоизбыточ-
ности», Морозова поставила её под сомнение, вместе с самой идеей 
неизбежности и необходимости переселения из Центральной Азии в 
Россию649.

Итак, единства среди советских экспертов по поводу того, какой 
должна быть миграция из Центральной Азии в Россию, в 1980-е годы 
не существовало. Базовой была теория, согласно которой такое пере-
селение неизбежно, так как Россия всё больше нуждается в рабочих 
руках, а Центральную Азию нужно избавить от растущий безработицы. 
Это рассматривалось как общий закон. Прозвучала экспертная точка 
зрения, что нужно уже сейчас предпринимать все усилия для массиро-
ванного переселения. Но аргументы в пользу ускорения миграции, хотя 
и вызывали понимание, не встретили общей поддержки. Большинство 
экспертов, соглашаясь с концепцией «трудоизбыточности» и, значит, 
неизбежностью миграции, выражали сомнения в том, что её удастся 
организовать в скором времени и в достаточном масштабе. В итоге от 
осторожных поправок к этой теории эксперты всё больше склонялись 
к идее развивать промышленность и вообще разные виды занятости в 

648  Г.Ф. Морозова, Трудоизбыточна ли Средняя Азия? // Социс. 1989. № 6. С. 75.
649  См. также: Г.Ф. Морозова, Подходы к миграционной политике в условиях перестройки // Социс. 

1990, № 12. С. 82–87.



286

самой Центральной Азии и в лучшем случае стимулировать миграцию 
внутри региона, из сельской местности в города. В России же пробле-
му нехватки рабочей силы предлагалось решать не столько за счёт ми-
грантов, сколько за счёт повышения производительности труда. К такой 
же позиции склонялись и эксперты в самой Центральной Азии650, среди 
которых самой влиятельной была демограф и экономист из Узбекской 
ССР Рано Убайдуллаева. Эксперты из центральноазиатских республик 
не отвергали миграцию в теории и в неопределённом будущем651, но де-
лали основной акцент на развитии промышленности и занятости на селе 
на месте, разрабатывали различные направления развития экономики 
региона и трудоустройства его жителей. У такой позиции была и вполне 
прозрачная цель лоббировать новые дополнительные союзные инвести-
ции, как тогда говорили капиталовложения, в экономику и социальную 
сферу центральноазиатских республик.

В 1986 году на 27 съезде КПСС уже новый генсек Михаил Гор-
бачёв скорректировал позицию правительства по миграции. Новая 
официальная версия решения проблемы «трудоизбыточности» звучала 
в его докладе теперь так: «Наибольший же прирост трудовых ресур-
сов приходится на Среднюю Азию… Проектом Основных направлений 
предусмотрено приближение энергоёмких производств к топливно-э-
нергетическим базам и увеличение рабочих мест в районах, имеющих 
необходимые трудовые ресурсы»652. Идея стимулирования ускоренного 
переселения «избыточных» трудовых ресурсов из Центральной Азии 
в Россию не превратилась в обязательную государственную политику, 
была отложена, хотя и сохранилась как легальная теория для постепен-
ного развёртывания в будущем.

Неподвижность и неприживаемость

Я хочу сделать пару шагов назад и посмотреть, как возникло со-
мнение в теории неизбежности и необходимости миграции и какие это 
породило объяснения. Оно зародилось в связи с тем, что на практи-
ке жители сельской глубинки Центральной Азии, несмотря на офи-
циально декларируемые проблемы с рабочими местами, неохотно и 

650  Население Средней Азии. М., 1985; Развитие народонаселения и проблемы трудовых ресурсов 
республик Средней Азии (социально-демографический анализ). Ташкент, 1988; Социально-демографи-
ческое развитие трудообеспеченных районов СССР. М., 1989.

651  Т. Мирзаев, Л. Раскин, Организованное перераспределение трудовых ресурсов // Коммунист 
Узбекистана. 1987. № 1. С. 12–18.

652  Материалы XXVII съезда Коммунистической партии Советского Союза. М.: Политиздат, 1986. 
С. 248.



287

в очень незначительном числе выражали добровольную готовность к 
переселению. Этот факт сформировал критику концепции «трудоиз-
быточности», предполагающей неизбежность и автоматизм миграции, 
с помощью категорий «неподвижность» (или «малоподвижность», 
«низкая подвижность») и «неприживаемость» (или «низкая прижива-
емость»). Именно отсутствие у населения Центральной Азии вообще, 
и у сельского населения в особенности, стремления к мобильности и 
интеграции в другие регионы СССР почти все эксперты рассматрива-
ли как главное препятствие к ускоренной и масштабной миграции из 
Центральной Азии в Россию. Это усилило внимание экспертов к куль-
турным особенностям разных республик и регионов СССР и вызыва-
ло к жизни обсуждение, как их учитывать в миграционной политике. 
Постепенно обсуждение этих особенностей стало принимать форму 
опасений по поводу этнической несовместимости мигрантов и местных 
жителей и даже возможных межэтнических конфликтов.

Категория «неподвижности» стала обязательным спутником рас-
суждений о «трудоизбыточности» в Центральной Азии. Поначалу эко-
номисты и демографы объясняли это явление плохим знанием русско-
го языка, недостаточной профессиональной квалификацией, нехваткой 
жилья, детских дошкольных учреждений и других социальных усло-
вий653. Но вскоре эта категория стала концептуализироваться через 
культурные особенности центральноазиатских народов в целом. Сдвиг 
обсуждения из области демографии и экономики в область этнической 
культуры сделал активными участниками дискуссии этнологов и этно-
социологов, которые в это время продвигали в качестве универсальной 
«теорию этноса»654. Этническое сообщество в этой теории обладало 
своей особой исторической и социальной автономностью и не редуци-
ровалось к экономике, наоборот, этнокультурные особенности, по ло-
гике данной теории, сами могли влиять на экономическое поведение, 
что открывало возможность поправлять или даже опровергать эконо-
мические и демографические теории, в том числе концепцию «трудо-
избыточности».

В 1980-е годы появилась серия исследований этнической спец-
ифики трудовой деятельности у разных народов СССР, в том числе в 
Центральной Азии. В них обосновывалось наличие у центральноази-
атского населения особых профессиональных предпочтений и практик. 

653  Л.В. Макарова, Г.Ф. Морозова, Н.В. Тарасова, Региональные особенности… С. 91–99.
654  S. Alymov, D. Anderson, D. Arzyutov, Etnos thinking in the long twentieth century // Life histories of 

ethnos theory in Russia and beyond / Ed. by D. Anderson [et al.]. Cambridge, UK: Open Book Publishers, 
2019. P. 21–76.



288

Этносоциологи Овсей Шкаратан и Лев Перепёлкин писали, например, 
так: «многие поколения жителей Средней Азии… накопили опыт при-
способления к экстремальным климатическим условиям. Традицион-
ная одежда, особое жильё, веками выработанный уклад жизни – всё 
это позволяет успешно жить и действовать в неблагоприятных усло-
виях аридной зоны. Такая адаптация предполагает размеренную, не-
торопливую жизнь, неспешную, а то и вялую по жаре работу. Человек 
мерно орудует мотыгой, устав, уйдёт в тень, сядет под дерево, снимет 
баранью шапку – тельпек, оботрёт пот, выпьет зелёного чая. Так ра-
ботали веками. На машинной уборке хлопка, на современной стройке, 
на нефтепромыслах или в геологической разведке такой ритм жизни не 
годится»655. Сложившиеся в Центральной Азии «духовная культура и 
этническая психология», полагали они и не только они, диктуют при-
вычку и склонность к определённым видам производственной деятель-
ности, социальным и климатическим условиям жизни, что в свою оче-
редь объясняет, почему «консервируется немобильное поведение»656.

Эта точка зрения повторялась в разных вариациях во многих ака-
демических текстах и экспертных заявлениях. Этнолог Алла Гинзбург 
писала, объясняя «низкую мобильность», что «привычные бытовые 
ориентации сельских жителей оказались устойчивыми. Узбекским 
сельским жителям чрезвычайно трудно преодолеть психологический 
барьер, связанный с национальными традициями, в первую очередь с 
крепкими родственными и соседскими связями, с многодетностью уз-
бекских семей, ранними браками»657. Впрочем, автор оптимистично 
смотрела в будущее, полагая, что мигранты постепенно будут вовле-
каться в миграцию и преодолевать прежние установки. Похожая трак-
товка встречается в работе узбекских демографов и звучит так: «Из-
вестно, что слабая территориальная подвижность коренного населения 
во многом обусловлена национальными традициями, привязанностью 
местных жителей к родным поселениям, привычкой к определённым 

655  О. Шкаратан, Л.С. Перепёлкин, Трудовые традиции и современное производство в условиях 
ускорения социально-экономического развития // НТР и национальные процессы. М., 1987. С. 17.

656  О. Шкаратан, Л.С. Перепёлкин, Трудовые традиции и современное производство… С. 25; См. 
также: Л.С. Перепёлкин, К вопросу об этнокультурных факторах трудовой деятельности работника совре-
менной промышленности (некоторые итоги экспертного опроса рабочих Узбекистана) / Советская этно-
графия. 1987. № 2. С. 83–88; Л.С. Перепёлкин, О.И. Шкаратан, Опыт сравнительного изучения этно-
культурных стереотипов трудового поведения // НТР и национальные процессы. М., 1987. С. 81–100.

657  А.И. Гинзбург, О влиянии некоторых национальных традиций на миграцию из села в город (на 
материале Молдавской и Узбекской ССР) // Советская этнография. 1980. № 4. С. 108. См.: Э.А. Паин, 
Прикладные аспекты этнографического изучения сельских поселений и систем расселения (постановка 
вопроса) // Советская этнография. 1985. № 1. С. 7.



289

условиям быта, своеобразием языка и т.п. Этим в значительной сте-
пени объясняется малоподвижность сельского населения среднеазиат-
ских республик»658.

Близкой к категории «неподвижность» была категория «непри-
живаемость», которая подразумевала, что даже если выходцы из Цен-
тральной Азии оказываются в России, они там долго не задерживаются 
и возвращаются домой. Этот тезис подкреплялся серией этнографиче-
ских и этносоциологических исследований, проведённых в 1980-е годы 
среди тех жителей Центральной Азии, которые переехали в Россию, 
в той же Новгородской и Ивановской областях, и в Амурском регио-
не на Дальнем Востоке. Исследователи обнаружили, что выходцы из 
Центральной Азии, даже если они по тем или иным причинам всё-таки 
уезжают за пределы своей республики, не готовы к жизни в новых со-
циальных и климатических условиях, с одной стороны, и не получают 
тех выгод и условий, которые они ожидали, с другой659. «Нередко, – 
писала этнограф Биби-Рабига Логашова, – условия, в которые попа-
дают переселенцы, вызывают у них состояние шока и буквально через 
несколько дней, несмотря на огромные материальные расходы, они 
уезжают обратно»660.

При этом этнологи увидели в такой «неприживаемости» не про-
сто результат неудачной организации переселения, а фундаменталь-
ную проблему сохранения или создания сплочённых (суб)этнических 
сообществ. Споря с планами Зюзина о массовом переселении жите-
лей Центральной Азии в Россию, этносоциолог Александр Сусоколов, 
много занимавшийся миграциями, писал, что задача состоит не в том, 
чтобы механически увеличить население в Нечерноземье, восполнив 
естественную убыль местного населения, а в том, чтобы создать здесь 
«сплочённое ядро» со своей единой культурой, которое закрепится на 
новом месте661. Механическое переселение без создания такого ядра, 
приведёт, по его мнению, к конфликтам местных и приезжих и к тому, 

658  Развитие народонаселения… С. 50.
659  Б.Р. Логашова, Социально-культурная адаптация туркмен в Амурской области // Этносоциаль-

ные проблемы сельских миграций. М., 1990. С. 67–77; Л.В. Остапенко, И.А. Субботина, Этнокуль-
турные особенности межличностного общения как фактор адаптации мигрантов на Дальнем Востоке 
// Этносоциальные проблемы сельских миграций. М., 1990. С. 45–66; А.В. Телюк, Проблемы прижи-
ваемости мигрантов из трудоизбыточных регионов на Дальнем Востоке // Этносоциальные проблемы 
сельских миграций. М., 1990. С. 28–44.

660  Б.Р. Логашова, Социально-культурная адаптация… С. 71. См.: Л.В. Остапенко, И.А. Субботи-
на, Этнокультурные особенности... С. 50.

661  А.А. Сусоколов, Некоторые социально-культурные проблемы пополнения трудовых ресурсов 
Нечерноземья // Этносоциальные проблемы сельских миграций. М., 1990. С. 16–17.



290

что сами приезжие «не приживутся» и уедут в другие регионы или об-
ратно домой. Сусоколов утверждал, что для переселения мало демо-
графических оснований и материальных стимулов, мигрантам нужны 
ещё понятная им социальная, культурная и психологическая среда, а 
также приемлемые климатические условия.

Поначалу эти рассуждения имели в виду не столько даже жителей 
сельской глубинки Центральной Азии, сколько русскоязычных выход-
цев оттуда. Дело в том, что большинство первых переселенцев, кото-
рые в 1970–1980-е годы решились переехать в Россию, принадлежа-
ли именно к этой категории центральноазиатского населения. Тем не 
менее, этнологи и социологи, которые регулярно проводили опросы 
местных жителей и таких мигрантов, обнаружили взаимное неприятие 
местных и приезжих русских, несмотря, казалось бы, на их общий язык, 
культуру и идентичность. Спектр взаимного недовольства был широ-
кий и включал в себя, в том числе, претензии к культурным привычкам 
и социальному поведению662. Некоторые исследователи стали объяс-
нять это противостояние как разницу в культуре и «соционорматив-
ных системах», влиянием на русскоязычных переселенцев централь-
ноазиатской культуры, а выходом из ситуации они видели «компактное 
расселение мигрантов на новом месте», «перенесение» на новое место 
привычной сети социальных связей»663.

Похожую схему сохранения в процессе миграции социальных свя-
зей и культурной среды на новом месте некоторые эксперты предло-
жили и для остальных центральноазиатских мигрантов уже «коренной 
национальности», число которых, по общему мнению, должно было бы 
в будущем вырасти. Так, этнологи Любовь Остапенко и Ирина Суб-
ботина, исследуя переселение туркмен на Дальний Восток, пришли к 
выводу, что выходцы из Туркменистана делятся на две группы: одна 
ориентируются на свою национальную культуру, другая – настроена 
«более интернационально или даже в какой-то мере прорусски», обе 
группы, по их наблюдениям, меньше, чем русскоязычные мигранты, 
жаловались на недоброжелательность местного населения и условия 
жизни, при этом авторы отметили «раздражение» «коренных жителей 
Амурской области» как раз против переселенцев из Центральной Азии 

662  А.И. Гинзубрг, А.А. Сусоколов, Адаптация мигрантов из Узбекистана в Нечерноземье (К поста-
новке проблемы) // Полевые исследования Института этнографии. 1983. М., 1987. С. 15–21.

663  И.М. Кузнецов, Факторы адаптации мигрантов из Средней Азии в Нечерноземье // Новое в 
этнографии. Полевые исследования. Вып. I. М., 1989. С. 63–64. См.: А.А. Сусоколов, Некоторые со-
циально-культурные проблемы...



291

и Закавказья664. Решение проблемы такого рода претензий и трудно-
стей адаптации этнологи увидели в политике расселения мигрантов: 
для туркмен, ориентированных на традиционную культуру, «более 
целесообразным было бы переселение на новое место целыми брига-
дами, формируемыми в самой республике и состоящими из знакомых, 
родственников и друзей. В таком случае не было бы необходимости 
всем членам бригады изучать русский язык, в привычной среде люди 
чувствовали бы себя более комфортно, а дети находились бы под при-
смотром»665. К похожим выводам пришёл Анатолий Топилин, который 
писал о необходимости создания в местах, куда приезжают мигранты, 
«свойственной им социальной инфраструктуры», т.е. национальных 
школ, учреждений культуры, здравоохранения, органов печати (види-
мо, на языках приезжих)666.

Последнее предложение, которое вроде бы вытекало из логики 
сохранения «этнокультурного ядра», не нашло большого количества 
влиятельных сторонников среди учёных. Сусоколов, который сначала 
отверг сугубо экономический и демографический подход к миграции, 
не согласился и с тем, что любое сообщество сможет переместиться в 
пространстве и воспроизвестись на новом месте. По его мнению, такое 
сообщество может быть успешным не просто если будет целостным, 
но если ещё обладает культурными навыками, которые соответствуют 
природно-климатическим условиям региона и вписываются в «систему 
социальных норм, принятых в данном регионе»667. В одной из своих пу-
бликаций Сусоколов задавал вопрос, целесообразно ли участие корен-
ных жителей Центральной Азии в переселении в Россию? И отвечал 
так: для начала нужно изменить их «этнокультурные особенности», т.е. 
центральноазиатские переселенцы должны были стать не просто, как 
это провозглашалось ранее, более «советскими» и «современными», а 
должны были приблизить свои культурные характеристики к культуре 
принимающего общества, т.е. русских. В другой своей работе Сусоко-
лов прямо обусловил вопрос о миграции центральноазиатских жителей 
проблемой «межэтнических отношений», он раскритиковал «крупные 
межрегиональные перемещения трудовых ресурсов без учёта социаль-
но-этнического фактора их адаптации», такие проекты должны пони-
мать, что «этнос - сложная самоорганизующая система» для которой 

664  Л.В. Остапенко, И.А. Субботина, Этнокультурные особенности ... С. 56–61, 63. См.: А.В. 
Телюк, Проблемы приживаемости… С. 31.

665  Л.В. Остапенко, И.А. Субботина, Этнокультурные особенности… С. 64–65.
666  А. Топилин, Основные направления… С. 89.
667  А.А. Сусоколов, Некоторые социально-культурные проблемы. С. 17.



292

потребность в самосохранении есть неотъемлемое свойство, и воздей-
ствие на неё, которое может нарушить такую целостность, вызывает 
противодействие668. Эксперт полагал, что «налицо существенные куль-
турные различия между сельским населением Нечерноземья и Сред-
ней Азии. Контакт столь различных соционормативных культур может 
развиваться относительно беспроблемно лишь в том случае, если для 
этого будут созданы специальные условия. Однако фактическая ситу-
ация в регионе оставляет мало надежд на такое развитие событий», и 
прогнозировал, что конкуренция за ресурсы таких разных сообществ, 
таких «далёких культур» сделает неизбежным «возникновение межэт-
нических конфликтов»669.

Знакомый нам уже возмутитель дебатов Зюзин тоже откликнулся на 
эту дискуссию о причинах неподвижности. Он категорически отверг все 
культурные и климатические аргументы, рассуждения о «традиционном 
нежелании и отсутствии потребности к индустриальному труду» и пред-
ложил искать объяснение в «социально-экономических условиях жизни 
в городах и сельской местности»670. По его мнению, главным сдержи-
вающим мобильность фактором было отсутствие экономической заин-
тересованности к переселению. Размеры заработной платы в сельской 
местности в Центральной Азии и на промышленных предприятиях в 
России, по его расчётам, радикально не отличались друг от друга, а мно-
гие городские социальные блага, утверждал эксперт, были доступны и 
сельским жителям Центральной Азии. Кроме того, на селе существовал 
дополнительный источник заработков в виде приусадебного участка, до-
ход от которого даже превышает зарплату (Зюзин сослался на знакомый 
ему пример главного агронома, годовой оклад которого был в два раза 
меньше дохода от продаж яблок с его личного участка). «Таким обра-
зом, – резюмировал Зюзин, – для жителей Средней Азии выехать за её 
пределы – значит ухудшить своё материальное положение, жилищные 
условия, традиционный уклад жизни, не говоря о необходимости адапта-
ции к новым социальным условиям…»671. Из сказанного он делал вывод, 
что повысить миграцию в короткие сроки вполне реально, эти процессы 
должны «планироваться, координироваться и управляться из единого 
центра», при этом следует делать упор не на зарплату, а на пропаганду 
гражданского долга, плюсов городской жизни, новых брачных возмож-

668  А.А. Сусоколов, Этносы перед выбором // Социс. 1988. № 6. С. 34–35.
669  Там же. С. 36–37.
670  Д.И. Зюзин, Причины низкой мобильности коренного населения республик Средней Азии // 

Социс. 1983. № 1. С. 111, 117.
671  Д.И. Зюзин, Причины низкой мобильности… С. 115.



293

ностей, а также на «прямые методы регулирования миграции», включая 
«административные воздействия»672. Некоторые другие эксперты шли 
дальше и, поддерживая тезис о сдерживающем подвижность факторе 
неформальной экономики, предлагали ввести дополнительный налог 
для ведения хозяйства на приусадебном участке, снизив таким образом 
роль доходов с него и стимулировав более активный переход в промыш-
ленную экономику673.

Аргументы Зюзина и в этом вопросе опять не нашли поддержки. 
Даже сторонники концепции «трудоизбыточности» и неизбежного пе-
реселения из Центральной Азии в Россию к концу 1980-х годов предпо-
читали объяснения из области культуры и этничности. Рыбаковский и 
Тарасова в статье, опубликованной в 1990 году, сначала повторили сло-
ва о «позитивном сдвиге» в мобильности выходцев Центральной Азии, 
но далее уже отмечали возможные негативные эффекты переселения: 
«Делая основной акцент на социально-экономических последствиях 
непродуманных решений в области миграционной политики, мы не го-
ворим о той социальной напряжённости в национальных отношениях, к 
которым это может привести»674.

Итак, теория «трудоизбыточности», желательности и даже неиз-
бежности миграции из Центральной Азии в Россию, столкнулась с тем, 
что сами жители «коренной национальности» этого региона, не спеши-
ли покидать свои родные места. Этот факт стал аргументом в пользу 
этнологических построений о разнице культур, об особенностях этно-
сов, о необходимости сохранения этнической/культурной самости, об 
этнической конкуренции. Первоначальные попытки предложить схему 
переселения мигрантов этническими коллективами, пересадить цен-
тральноазиатскую социальную и культурную среду на российскую поч-
ву не получили большого внимания, а возобладали страхи и прогнозы 
межэтнических конфликтов.

672  Д.И. Зюзин, Общественный призыв как форма перераспределения трудовых ресурсов // Социс. 
1985. № 2. С. 80; Д. Зюзин, Средняя Азия – важнейший источник трудовых ресурсов для народного 
хозяйства // Население Средней Азии. М., 1985. С.88–95; Д.И. Зюзин, Варианты социально-эконо-
мического развития. С. 25.

673  А.М. Коршунов, Б.Ф. Мусаев, Региональные социальные процессы и проблемы ускорения соци-
ально-экономического развития // НТР и национальные процессы. М., 1987. С. 77.

674  Л.Л. Рыбаковский, Н.В. Тарасова, Миграционные процессы в СССР: новые явления // Социс. 
1990. № 7. С. 41.



294

Заключение
Вернусь к прогнозу Валлерстайна, который почти за 20 лет до рас-

пада советского государства предсказывал неизбежную массовую тру-
довую миграцию из Центральной Азии в Россию, что привело бы, как 
он считал, к серьёзным классовым, с этнической подоплёкой, конфлик-
там в СССР. Валлерстайн исходил из того, что это общий постимперский 
процесс, который происходит в бывших метрополиях европейских им-
перий, куда устремились жители их бывших колоний. Большинство не 
только советских, но и зарубежных экспертов в 1970–1980-е годы, хотя 
и ожидали теоретически такое же развитие событий675 и даже, навер-
ное, ждали усиления конфликтов в советском обществе, тем не менее, 
всё же считали такой сценарий ошибочным прогнозом. Оказалось, что 
жители самой советской Центральной Азии не хотят подчиняться этой 
логике и не едут массово в Россию676 и, что советское государство ведёт 
себя иначе в отношении уроженцев республик в своём составе, чем это 
делали европейские государства в отношении уроженцев бывших своих 
колоний.

Но совершив ошибку на короткой дистанции в 20 лет, Валлерстайн 
абсолютно точно угадал, что произойдёт через 40 лет, когда миллио-
ны центральноазиатских мигрантов всё-таки оказались в Российской 
Федерации на положении этнически/расово стигматизированного, 
дискриминируемого и эксплуатируемого рабочего класса. Крах СССР 
теперь уже однозначно поставил советскую историю в общий ряд с 
историями других мировых империй, которые пережили в XX веке оди-
наковую дезинтеграцию и схожее переустройство, в котором миграции 
из бывших окраин в бывшие метрополии стали новой постимперской 
реальностью и новым механизмом неоколониального господства. Этот 
факт обнаружения в советском обществе колониально-имперских 
черт при взгляде на него из постимперской перспективы может быть 
объяснён, если мы разведём понятия «колониализм» и «колониаль-
ные отношения», т.е. увидим советский период как сложное, противо-
речивое время, в котором антиколониальные практики эмансипации 
соседствовали с колониальными практиками подчинения, имперские 

675  R.H. Rowland, Regional population redistribution in the USSR: 1979–84 // Soviet Geography. 
1986. Vol. 27. № 3. P. 158–182; R.H. Rowland, Union republic migration trends in the USSR during 1980s 
// Soviet Geography. 1988. Vol. 29. № 9. P. 809–829.

676  W. Fierman, Central Asian Youth and Migration // Soviet Central Asia: Failed Transformation / 
Ed. by W. Fierman. Westview Press, 1991. P. 255–289; A. Patnaik, Agriculture and Rural Out-Migration in 
Central Asia, 1960–91 // Europe-Asia Studies, 1995. Vol. 47. № 1. P. 147–169.



295

же системы управления разнообразием – с желанием унификации и 
поддержания культурной/национальной однородности.

При анализе дискуссий экспертов о миграции из Центральной 
Азии в Россию в 1980-е годы мы видим большой разброс, часто про-
тивоположных, мнений. Предложения, отталкиваясь от теории «тру-
доизбыточности», быстрее и более настойчиво увеличивать такое пе-
реселение уравновешивались более осторожными советами и схемами 
или даже отказом вмешиваться в этот процесс и необходимостью забо-
титься о рационализации экономики в самом регионе. В свою очередь 
объяснения «неподвижности» и «неприживаемости», которые апел-
лировали к «теории этноса» и этнокультурной специфике централь-
ноазиатского общества, встречали возражения у сторонников сугубо 
социально-экономической аргументации, предполагающей возмож-
ность более решительно воздействовать на поведение людей разноо-
бразными административными, материальными и пропагандистскими 
стимулами. Я не ставил своей целью выявить, чьи точки зрения явля-
лись господствующими и каким образом они влияли на чиновников, но 
кажется, что власть сама запуталась в этом разнообразии подходов, 
поэтому старалась избегать однозначных выводов и её позиция коле-
балась, бездействие и выжидание на фоне экспертной многоголосицы 
было основной её тактикой.

В этой экспертной дискуссии можно найти высказывания, которые 
вполне укладываются в имперскую логику с колониальными чертами: 
внешний центр и правительство должны обладать преимущественным 
правом обсуждать и решать вопрос о направлении жителей Централь-
ной Азии куда-либо за пределы региона, например в интересах раз-
вития российского Нечерноземья или Дальнего Востока; предлагались 
для этой цели если не депортации, то меры полудобровольного набора 
и искусственного стимулирования миграции; население Центральной 
Азии рассматривалось при этом не просто как культурно иное, но как 
отсталое, патриархально-традиционное и несозревшее, нуждающе-
еся в специальном управлении и изменениях, чтобы соответствовать 
тем требованиям, которые от него ждали в Москве. Перечисленные 
тезисы не были, тем не менее, безоговорочно приняты экспертным со-
обществом и чиновниками, а вызвали возражения, разного рода аль-
тернативные предложения, что в итоге привело к административному 
ступору и непониманию, что же всё-таки делать. По итогам обсужде-
ния скорее возникло убеждение, что с переселением спешить не надо, 
центральноазиатские республики должны сами активизировать свои 
собственные возможности трудоустройства людей и вести активнее 



296

политику по сокращению рождаемости, культурные различия между 
жителями Центральной Азии и России являются настолько глубокими, 
что миграция приведёт лишь к нежелательным межэтническим кон-
фликтам.

Замечу, между прочим, что аргументы о несовместимости культур 
и «пусть каждый решает свои проблемы сам» стали одним из основных 
обоснований для роспуска СССР в 1991 году и разделения страны на 
новые национализирующиеся государства. Это историческое событие, 
однако, не привело к отказу от логики «трудоизбыточности», а лишь 
переформатировало разговор о необходимости и способах регулирова-
ния миграции из Центральной Азии в новой постсоветской рамке вза-
имоотношений России с «ближним зарубежьем», «евразийским сою-
зом» и «русским миром». Жёсткое проведение культурных/этнических 
границ между местными и приезжими, которые постепенно перестали 
восприниматься как сограждане с равными правами, парадоксальным 
образом, убрав проблему социальной заботы и ответственности за раз-
витие самой Центральной Азии, в новой ситуации опять актуализиро-
вали идею неизбежности миграции и способствовали созданию новых 
категорий её регулирования, таких как «беженцы» и «гастарбайте-
ры». Постсоветская миграция приобрела в результате намного более 
выраженный постколониальный вид677, заставив нас теперь вспомнить 
предсказания Валлерстайна, вернуться к экспертным дискуссиям в 
1980-е годы и переосмыслить их с учётом опыта первой четверти XXI 
столетия.

677  A. Blakely, Postcolonial Immigration and Identity Formation in Europe since 1945: The Russian Var-
iant // Postcolonial migrants and identity politics / Ed. by U. Bosma, J. Lucassen, and G. Oostindie. NY, 
Oxford: Berghahn Books, 2012. P. 181–192.



IV

CULTURAL CONTINUITY AND CHANGE IN 
CENTRAL ASIA 



298

Акбар Хакимов (Ташкент)

ИСКУССТВО ИСЛАМСКОГО МИРА:  
ОТ КЛАССИКИ ДО ПОСТМОДЕРНИЗМА

 

Проблема «ислам и искусство» имеет большую историографию. 
Ислам отказался от принципа фигуративного искусства, выбрав орна-
мент как важнейшее средство художественной выразительности. Для 
европейского сознания XIX века это являлось неким ущербным каче-
ством, поэтому длительное время, с одной стороны, европоцентристская 
концепция западных исследователей, а с другой, атеистическая идео-
логия советского режима пытались представить искусство мусульман-
ского Востока, как периферийную зону мирового историко-культурного 
процесса. Искусство ислама рассматривалось или как мистическое, ли-
шенное истинного поэтического и художественного содержания явление 
(западная историография), или как феномен культуры, в котором ис-
ламское начало играет исключительно запретительную роль, и поэтому 
к генезису исламской поэтики никакого отношения не имеет (советская 
историография). Оба этих подхода деформировали объективную карти-
ну. Однако, во второй половине ХХ века историками искусств мусуль-
манского Востока (благодаря работам О. Грабара) была принята более 
толерантная и философски аргументированная точка зрения на мусуль-
манское искусство как самостоятельный, но иной по эстетической кон-
цепции феномен мировой культуры.

Изучение исламского художественного наследия началось в странах 
Запада, со второй половины XIX–начала XX в., причем авторами первых 
публикаций были не историки искусства, а археологи, востоковеды, фи-
лологи-арабисты, историки религии и культуры. Период 1920–30-х гг., 
который стал временем широкомасштабных источниковедческих и архе-
ологических полевых исследований, проводившихся по всему Ближнему 
и Среднему Востоку и в Северной Африке, дал неисчерпаемое количе-
ство материала по архитектуре и архитектурному декору Ирака, памят-
ников Дамаска и Палестины, Иордании и Сирии. В силу доступности для 
западных исследователей материала, основной упор был сделан на араб-
ские государства, Турцию и Иран. Образцы прикладного искусства, ми-
ниатюры или архитектуры Средней Азии нередко рассматривались как 



299

ответвление иранской школы мусульманского искусства. Важный вклад 
в изучение искусства ислама внесли американские ученые Р. Эттингау-
зен и О. Грабар678.

О. Грабар одним из первых поставил вопрос теоретического обо-
снования термина «исламское искусство», а также акцентировал 
проблему «образования той оригинальной системы форм, которую, 
собственно, и можно определить как исламскую, и из которой эволю-
ционным или революционным путями развились все другие мусуль-
манские художественные формы»679. Проблема изучения исламского 
искусства в эмпирическом и историко-теоретическом контексте ши-
роко исследуется в современной зарубежной историографии. Боль-
шой вклад в изучение исламского искусства различных регионов, в 
том числе Средней Азии, внес Давид Талбот Райс. Различные аспекты 
формирования раннего исламского искусства им рассматривались на 
историческом фоне византийского и доисламского ближневосточного 
культурного наследия680. 

Новые аспекты исторического и семиотического подхода к изучению 
исламской суннитской архитектуры и его декоративного убранства ха-
рактерны для работ Табаа Ясера, раскрывающего эту проблематику на 
материале Ирана, Ирака, Сирии, Египта и Андалузии. Автор рассматри-
вает классические формы каллиграфии, растительных и геометрических 
арабесков, мукарнасов (сталактитовых) сводов и других устройств, и 
оценивает их как «…визуальные знаки верности ортодоксальному хали-
фату Аббасидов»681. 

Новые оригинальные подходы к изучению исламского искусства 
демонстрирует фундаментальный двухтомник, в который включены 50 
статей ведущих историков исламского искусства, в которых предла-
гается свежий взгляд на историю и современное исламское искусство 
и архитектуру различных регионов мира682. Двухтомный «Компаньон 

678  R. Ettinghausen, Islamic Art // The Metropolitan Museum of Art Bulletin. Vol. 33. No. 1. 1975; R. 
Ettinghausen, O. Grabar, The Art and Architecture of Islam 650–1250. Yale University Press (Pelican 
History of Art), 1987; E. Ettinghausen, O. Grabar, M. Jenkins –Madina, The Art and Architecture of Islam 
650 – 1250. Yale University Press (Pelican History of Art), 2001. 

679  О. Grabar, The Formation of Islamic Art. New Haven, Yale University Press, 1973; Derek Hill, Oleg 
Grabar, Islamic Architecture and its Decoration. A.D. 800–1500. Chicago, University of Chicago Press, 
1965.

680  David Talbot Rice, Islamic art. New York-Washington, 1965; David Talbot Rice, Islamic Art .Thames 
& Hudson, 1985.

681  Yasser Tabbaa, The Transformation of Islamic Art during the Sunni Revival. University of Wash-
ington Press, 2002.

682  A Companion to Islamic Art and Architecture. Ed. Finbarr Barry Flood, Gulru Necipoglu. Vol. 2. 
John Wiley & Sons, 2017. 



300

по исламскому искусству и архитектуре» устраняет разрыв между 
 монографией и текстом обзора, обеспечивая новый уровень доступа 
к исламскому искусству и его интерпретации. Важное значение для 
изучения и понимания художественной ценности исламских артефак-
тов имело открытие в 2013 году в Торонто Музея исламского искус-
ства под эгидой Фонда Ага Хана. Эта организация регулярно издает 
 содержательные книги по искусству, а также архитектуре исламского 
мира683. 

Одним из новых аспектов в изучении исламского искусства явля-
ется работа В. Шоу с красноречивым названием «Что такое исламское 
искусство? Между религией и восприятием»684. В издании особое вни-
мание уделяется проблеме современного зрительского восприятия ис-
ламских артефактов. Раскрывая «исламское» в исламском искусстве, 
Шоу исследует восприятие искусства, включая живопись, музыку и ге-
ометрию, через сферу исторического ислама, включая Коран, хадисы, 
суфизм, древнюю философию и поэзию. Шоу сочетает краткое введение 
в исламскую интеллектуальную историю с критикой современных, свет-
ских и европейских предпосылок дисциплинарной истории искусства. В 
итоге труды Шоу позволяют рассмотреть позитивные сдвиги в понима-
нии ценностных качеств исламского искусства в европейской науке как 
пример деколонизации глобальных исследовательских методик по отно-
шению к культурам различных регионов и стран. 

В ряде современных исследований зарубежных авторов подверга-
ются пересмотру и критической характеристике принципы и методика 
основоположников изучения исламского искусства, выдвигаются новые 
модели и критерии определений понятия «исламское искусство и архи-
тектура». Методика этой категории научных исследований исходит из 
постмодернистского взгляда на историю и современную практику ислам-
ского искусства и архитектуры685 .

Такая нигилистическая интерпретация термина «исламское искус-
ство» встречается в работах К. Купер: «Выражение «исламское ис-
кусство» относится к видам искусства, практикуемым огромным насе-
лением Ближнего Востока и других регионов, принявшим исламскую 

683  Architecture in Islamic Arts. Treasures of the Aga Khan Museum. Toronto, 2012.
684  W.M.K. Shaw, What Is ‘islamic’ Art? Between Religion and Perception. Cambridge, 2019. 403 р.
685  V.Gonzalez, Beauty and Islam: Aesthetics in Islamic Art and Architecture. I. B. Tauris, 2001. 160 

р.; S.H. Nasr, Islamic Art and Spirituality. State University of New York Press, Albany, 1987; R. Hillen-
brand, IslamicArt and Architecture. Thames and Hudson – World of art. Slovenia, 1999; K. Kuiper, Islamic 
art, literature and culture. Ed. by Kathleen. New York: Britannica Educational Pub. in association with 
Rosen Educational Services, 2010; Mohammed Hamdouni Alami, Art and Architecture in the Islamic Tra-
dition: Aesthetics, Politics and Desire in Early Islam. Tauris Academic Studies, 2010. 305 p.



301

веру с VII века и далее. Эти приверженцы веры создали такое огром-
ное разнообразие искусств, что оно практически не поддается ника-
кому исчерпывающему определению»686. В его исследованиях затра-
гиваются и такие специфические особенности исламского искусства, 
как отношение орнамента к заполняемой плоскости, его стремление к 
захвату всего декорируемого пространства: «...отвращение к пустому 
пространству отличает это искусство; ни облицованные плиткой стены 
мечети, ни богатые образы стихотворений не допускают наличия неу-
крашенной территории; а украшение ковра можно расширять практи-
чески без ограничений»687.

В ряде исследований ученых в интерпретации термина исламское 
искусство акцентируется эзотерический характер его генезиса: «…во-
прос о происхождении исламского искусства и природе сил и принципов, 
которые привели к возникновению этого искусства, должен быть свя-
зан с мировоззрением самого ислама, с исламским откровением, одним 
из излучений которого является непосредственно священное искусство 
ислама и косвенно все исламское искусство. Причинно-следственная 
связь между исламским откровением и исламским искусством, кроме 
того, подтверждается органической связью между этим искусством и ис-
ламским культом»688.

Ряд европейских исследователей, предлагая новые взгляды на ислам, 
призывают рассматривать эстетическую теорию классического ислама в 
свете современных теорий. Так, Валери Гонзалес, ссылаясь на примеры 
из Корана, артефактов Альгамбры до работ современных художников и 
философов, исследует артефакты в контексте параллельного мышления 
в области теологии, этики, физики689 .

В современных исследованиях по эстетике и теории исламско-
го искусства наряду с историческим контекстом особое место занима-
ют аспекты структурной связи орнаментального исламского искусства 
и нефигуративной европейской живописи. Мохаммед Хамдуни Алами 
утверждает, что исламское искусство исторически было исключено из 
западных представлений об искусстве, что озабоченность западной эсте-
тической традиции человеческим телом привела к тому, что исламское 
и западное искусство воспринимались как изначально противоречащие 
друг другу690. 

686  Islamic art, literature and culture… Р. 32–37.
687  Там же. 
688  S.H. Nasr, Islamic Art and Spirituality… Р. 2-4.
689  V. Gonzalez, Beauty and Islam: Aesthetics in Islamic Art and Architecture... 
690  Mohammed Hamdouni Alami, Art and Architecture in the Islamic Tradition…



302

Однако отход от этой «антропоморфной эстетики» в западных ху-
дожественных движениях, таких как современная абстрактная и кон-
структивистская живопись, предоставил возможность для новых спо-
собов рассмотрения и оценки исламского искусства и архитектуры. Эта 
новая теоретическая модель ассоциативной связи нефигуративного ис-
ламского искусства и модернистских течений беспредметного западного 
искусства первой половины ХХ века – кубизма, конструктивизма, аб-
стракционизма, супрематизма – получила своеобразное отражение и в 
практике современного европейского искусства. 

Один из символов ислама Кааба не раз интерпретировалась в клас-
сической восточной миниатюре как символ святости и красоты. В XX 
веке ислам и его сакральные символы не перестают волновать умы и 
будоражить творческую фантазию европейских художников. В поисках 
эзотерического начала в философии «Черного квадрата» Малевича – 
«иконы искусства XX века» нетрудно провести ассоциации с формой 
одной из граней черного куба Каабы. Неожиданным образом эта идея 
получила свое воплощение в начале 2000 годов в Германии. Немецкий 
художник Грегор Шнайдер сумел устроить головную боль и себе, и ис-
кусствоведам, и чиновникам, создав в 2005 году черный куб – близнец 
Каабы. Причем, благодаря Хубертус Гасснеру – директору Гамбурско-
го музея искусств и куратору выставки «Чёрный квадрат. Чествование 
Малевича» удалось побороть опасения относительно «оскорбления му-
сульман Европы» и установить 14-метровый чёрный куб перед Гамбург-
ским Музеем искусств. Эти опасения были не напрасны, поскольку Ка-
аба является сакральной святыней ислама, использование которой всуе 
может вызвать непредсказуемую реакцию мусульманского сообщества. 

Сегодня ислам обретает новый спектр влияния на современную 
жизнь всего мирового сообщества. События, потрясшие мир в начале 
XXI века – взрыв в сентябре 2001 г. в Нью-Йорке, создание ИГИЛ, 
теракты во многих странах мира, войны на Ближнем Востоке и миграция 
мусульман в Европу – создали новый ландшафт мировой политики. В 
этих условиях прагматичные политики и заинтересованное экспертное 
сообщество вынуждено искать позитивный образ ислама в культурных 
ареалах, акцентируя идею о просвещенном исламе. Кураторы на Западе 
предлагают зрителям отвлечься от “Исламского негатива” на телевиде-
нии и других СМИ в сторону эстетического привлекательного ресурса 
современной исламской цивилизации, важную часть которого состав-
ляет искусство. Все чаще звучит термин "исламское искусство" и по 
отношению к арте-фактам, авторами которых являются представители 
современного исламского мира. При этом подчеркивается связь совре-



303

менных художников с наследием культуры ислама, без которой трудно 
представить общую картину развития мировой цивилизации. 

Что касается искусства современного исламского мира, то учиты-
вая, социокультурные трансформации и тектонические изменения в 
политическом ландшафте ХХ века, в первую очередь распад одной из 
могущественных атеистических по идеологии государств мира СССР, 
то определение термином «исламское искусство» требует более диф-
ференцированного подхода. Встает вопрос – жива ли прежняя ислам-
ская цивилизация в постсоветских республиках, Центральной Азии, 
Азербайджане и ряде регионов России, в прошлом являвшихся реги-
онами с доминированием мусульманского населения, после более чем 
70-летнего господства в них атеистической идеологии и совершенно 
чуждых исламу европейских форм искусства? Или она превратилась в 
мертвую зону музейного пространства и не имеет никакого актуального 
продолжения (мы не рассматриваем бесчисленное множество ремес-
ленных подражаний в изделиях традиционного прикладного искусства 
указанных регионов большей частью сувенирного характера). Особен-
но актуально звучит эта проблематика для истории искусств Узбеки-
стана. Но, впрочем, и в исконно исламских странах Среднего и Ближ-
него Востока, которые не испытали «синдрома прерванной линии» эта 
проблема также является актуальной  и до конца нерешенной. Гло-
бальные исторические процессы вызвали тектонические изменения и в 
сознании художников с исламскими корнями. При этом представители 
актуального искусства стран арабского Востока, Ирана, постсовет-
ских республик не связывают себя канонами, пластикой и философией 
классического исламского искусства и сохраняют лишь мемориальную 
приверженность ценностям мусульманской культуры. Художники, вы-
ходцы из этих регионов, сегодня работают в совершенно новой стили-
стике, приближающей их по концепции к постмодернистским течениям 
современного западного искусства. 

Когда мы говорим о классическом искусстве ислама (VII–XIX вв.), 
обладавшем устоявшимися традициями и канонами визуальной культу-
ры, в первую очередь на ум приходят узорные и каллиграфические вязи, 
составляющие как сакральные тексты коранического содержания, так 
и создающие формальную ритмику орнамента. В музейных собраниях 
мира классическое исламское искусство (керамика, чеканка, текстиль, 
рукописи Корана или трактаты и поэмы с миниатюрами, украшенные 
каллиграфической вязью или узорами ислими и гирих) имеет свое авто-
номное пространство и, как правило, не выставляется вместе с произве-
дениями современных мастеров живописи или скульптуры. 



304

Несмотря на концептуальные различия двух типов культур – клас-
сического искусства ислама и актуального искусства в исламском мире, 
арт-кураторы Европы и США, пытаются рассматривать художников ак-
туального искусства с исламскими корнями как органическую часть ис-
ламского искусства. Музей искусств округа Лос-Анджелес (LACMA), чья 
коллекция исламского искусства насчитывает впечатляющие 1700 пред-
метов, решил нарушить эту музейную традицию и «обновить» выставку 
современными артефактами. Линда Комарофф, куратор отдела ислам-
ского искусства и заведующая отделом, приобрела первое произведение 
“современного” исламского искусства в 2006 году: «Я ценю возможность 
приобретать современное искусство и общаться с художниками Ближнего 
Востока или имеющими корни в этом регионе. Это помогает мне взглянуть 
на вещи по-другому, когда я смотрю на искусство их глазами. Я считаю, что 
объединение исторического и современного искусства помогает нам всем, 
в конечном итоге, лучше понять прошлое, а не просто рассматривать его 
как нечто мертвое и поконченное»691. Она также, как и ряд других кура-
торов, уверенно определяет творческую практику современных художни-
ков Ирана, стран Ближнего Востока (Алжир, Марокко, Саудовская Ара-
вия и др.) и Азербайджана термином “исламское искусство”, вероятно, 
на основании того, что она создана выходцами с территории и регионов 
входящих в понятие «исламский мир». Традиции исламского искусства 
в постсоветских регионах с преобладающим мусульманским населением 
больше проявляются в орнаментальной эстетике традиционного художе-
ственного ремесла. В меньшей мере они касаются таких видов как живо-
пись, скульптура, или актуальные формы современного искусства. Хотя, 
в связи с процессами возрождения исламских ценностей в этих регионах, 
исламский фактор в последние два десятилетия в этих видах пластических 
искусств также дает себя знать. Но является ли искусство художников ны-
нешнего исламского мира органическим продолжением того, что принято 
называть исламским искусством?

Этот пример современной кураторской практики актуализирует 
проблему изучения современного искусства в регионах распростране-
ния ислама. Учитывая историко-культурные особенности регионов и 
различный уровень социального статуса ислама в них, необходим диф-
ференцированный подход в использовании термина по отношению к 
искусству, территориально и конфессионально связанного с традиция-
ми ислама. Представляется более корректным по отношению к таким 

691  Линда Комарофф – куратор исламского искусства // https://unframed.lacma.org/ 2017/04/18/
meet-linda-komaroff-curator-islamic-art



305

видам современной художественной культуры (живопись, скульптура, 
архитектура, формы актуального искусства – инсталляции, видео-арт, 
коллажи, фотоинсталляции, музыка, театр, кинематограф и т.д.) ис-
пользование термина «современное искусство исламского мира»или 
же «постисламское искусство», вместо используемого определения за-
падными кураторами «современное исламское искусство». Этот термин 
определяет феномен искусства, сохраняющий ментальную и пластиче-
скую память о собственном классическом наследии на современных тер-
риториях прежнего исламского мира, но выражает иное видение связи 
прошлого и настоящего. 

Сегодня все чаще звучит термин «исламское искусство» и по от-
ношению к артефактам, авторами которых являются представители 
современного исламского мира. Фотография-триптих под названием 
«Лежащая одалиска» марокканской художницы Лала Иссаиди выходит 
за пределы традиционного исламского искусства не только наличием 
подчеркнутой изобразительной фигуративности, но и молчаливым вы-
зовом, который исходит от молодой женщины, канонам исламской эти-
ки и философии. Это проявляется и во взгляде девушки, и в покрытом 
татуировкой из арабских букв фривольно распластавшемся теле. Это 
другая форма видения мира современными художниками исламского 
происхождения, которые связь со своим исламским прошлым отмечают 
лишенными исторического смысла внешними визуальными символами. 

Использование исламской тематики как формы выражения совре-
менных проблем с помощью исторического текста – характерная тен-
денция в творчестве современных художников, представляющих различ-
ные регионы исламского мира. 

Рентгеновский снимок в работе арабского художника А.Матера в 
виде парного изображения внутреннего строения человека, располо-
женный на развороте старой восточной рукописи – это также перенос 
современности в исторический контекст, скрытый взгляд внутрь друго-
го человека, возможно, жившего в другую эпоху, но сохранившего свою 
внутреннюю суть. 

Нарочитое противопоставление понятий, антитеза исторических и 
современных смыслов, своего рода оксюморон, также является приме-
чательной чертой современных художников исламского мира. На этом 
смысловом и пластическом контрасте выстраивают свои фотоинсталля-
ции многие художники исламского актуального искусства.

Иранская художница представила фотоинсталляцию с изображени-
ем изящной девушки в нежном розовом платье, но с головой рогатого 
монстра. Такие противоречивые качества нередко сочетаются в эмоци-



306

ональном мире одного человека. Социально-памфлетный и драматиче-
ский по смыслу контекст отличает работы другого иранского художника 
Вафаа Билала. В композиции с изображением роскошного кресла в раз-
рушенном и грязном зале ощущаются интонации стихов «Конец книги 
царей» поэта Мехди Салеса, написанные в 1959 г. Ностальгия о величии 
прошлой истории и боль по утерянному настоящему сближают поэзию и 
визуальный язык художника: 

Наши сердца связаны памятью о великолепных ягнятах, на полях 
пустых дней,

Наши мечи заржавели, изношены и изнурены,
Наши барабаны – вечная тишина,
Наши стрелы – сломанные крылатые.
Мы – покорители городов,
Унесенных ветром.
Этот текст напоминает строки из Брехта, связанные с атмосферой 

в гитлеровской Германии 1930-х гг.: "Все, что было во мне горой – 
сравняли, Все, что было во мне рекой – выпили ….".

В фотоинсталляции «Шах и посол Великобритании» художник С. Фи-
лизаде, используя характерный для постмодернистской философии прин-
цип десакрализации, одевает на шаха Ирана Насера ад-Дина Шаха (р. 
1848–96) женские чулки и представляет его в унизительном положении, 
как слабого правителя, не способного противостоять давлению сильных 
политических партнеров. Та же идея просматривается в его композиции 
«Шах и посол России». Философские подходы художников-актуалистов 
нацелены на артикуляцию проблем современности с помощью атрибути-
ки прошлого и своеобразного растворения границ реальности. 

 Особое место исламская тематика и эстетика исламского искусства 
стала занимать в искусстве Узбекистана после обретения страной неза-
висимости. Исследованию этого процесса был посвящен ряд моногра-
фий и публикаций автора статьи692.  

692  А. Хакимов, Формы трансформации мусульманской культуры в 20 веке // Материалы междуна-
родной конференции «Искусство Центральной Азии: своеобразие исторического развития». Ташкент, 
1997; Он же, Художественное наследие ислама // Мозийдан садо. № 2. 2006; Он же, Исламское искус-
ство Узбекистана: три аспекта // Исламское искусство Узбекистана. Ташкент, 2009; Он же, Культурные 
стратегии Центральной Азии в 21 веке: поиски идентичности // Международная научная конференция, 
организованная в рамках Ташкентской Международной Биеннале современного искусства. Ташкент, 
2013; Он же, Искусство ислама как часть мировой культуры // Мозийдан садо. № 1. 2019; Он же, 
Философия исламского искусства // Мозийдан садо. № 2. 2019; Он же, Современное искусство ислам-
ского мира // Мозийдан садо. № 2. 2020; Он же, Реформация или Ренессанс: доисламские традиции 
в искусстве Мавераннахра 9-нач. 13вв. // Мозийдан садо. № 2. 2021; Он же, Исламское искусство 
Узбекистана: философия и поэтика. Ташкент, 2022. 



307

В работах ташкентского художника О.Шарипова классическое 
наследие искусства ислама в виде каллиграфических надписей слу-
жит основой для виртуозных и филигранных моделей самоценного 
формального значения.  По существу в его экспериментах с арабской 
каллиграфией, представленных в виде текстовых коранических изре-
чений на бумаге и в скульптурных вариантах, преобладает лишь фор-
мальное обновление аутентичного визуального образа. В еще большей 
мере внешняя обработка и адаптация языка арабской эпиграфики и 
традиций миниатюрной живописи мусульманского Востока без смены 
их прежнего смыслового контекста характерны для практики мастеров 
традиционного прикладного искусства Узбекистана конца 1990-х–на-
чала 2000-х годов. 

В связи с возрождением исламских ценностей в объявивших неза-
висимость государствах Центральной Азии, особенно активно в Узбеки-
стане, в различных видах прикладного искусства – чеканка, резьба по 
дереву, керамика – стали появляться надписи в виде религиозных или 
благожелательных текстов на узбекском языке, но арабским шрифтом, 
что в советское время, мягко говоря, не поощрялось, если не сказать 
находилось под негласным запретом.

Арабские  надписи коранического и благопожелательного характе-
ра, а в последнее время и сюжеты восточной миниатюры стали включать 
в декор своих произведений мастера резьбы по дереву и чеканке. 

В 2015 году сюжеты классической миниатюры Востока XV–XVII вв. 
– эпохи Темуридов и Сефевидов – стали активно включать в компози-
ции сюзане мастера Бухары. Но если украшение изделий каллиграфиче-
скими надписями арабским шрифтом коранического содержания было 
связано с возросшим религиозным чувством и расширением спроса на 
рынке со стороны местного населения к такого рода изделиям, то по-
явление сюжетов миниатюры мастера Бухары и Шафиркана объясняют 
исключительно высоким рыночным спросом на эту продукцию. 

Причем в выборе сюжетов местные мастера, вероятно, незнакомые 
с нюансами в различиях иконографии персонажей темуридского и се-
февидского времени, обращаются к миниатюре Герата, Тебриза, време-
ни, когда к власти пришли правители шииты, объявившие эту религию 
государственной. На миниатюрах преобладают персонажи – шииты, 
именуемые кизилбашами, поскольку носили характерные тюрбаны с 
вертикальными красными навершиями. Таким образом, в выборе сюже-
тов миниатюры мастера Бухары и Шафиркана, исконно считающие себя 
суннитами, на самом деле руководствовались больше экономическими 
соображениями, нежели религиозной памятью. 



308

Фантасмагория, смешение мифо-эпических и фольклорно-сказочных 
образов, сюжетов, сакрально-культовых символов и знаков, включенных 
в новую орнаментально-пластическую канву, характеризуют развитие на-
циональной живописи 1990-х годов693. Фигуративные изображения пре-
ображаются, составляя на полотне часть декоративной метафоры. Эта 
же тенденция отчетливо проявилась в современной узбекской живопи-
си лирико-романтического направления, пришедшая на смену социаль-
но ангажированной живописи Узбекистана периода соцреализма.  Такой 
западно-восточный микс возможно связан с местом, для которого была 
предназначена эта работа – интерьер фойе европейского по стилю оте-
ля Интерконтиненталь в центре Ташкента. 

Интерпретация павлина в картинах Г.Кадырова стала своего рода 
символом новой гедонистической живописи Узбекистана. Для придания 
образу павлина особой декоративной выразительности и метафорично-
сти нередко его оперение носит не встречающийся в природе желтый 
цвет. Несмотря на попытку придать мотиву некий символико-сакраль-
ный смысл, работа носит декоративный характер и больше привлекает 
выразительной игрой цветовых пятен. Именно эта тенденция «десакра-
лизации» зооморфных образов и одновременно усиление их декоратив-
ного звучания становится преобладающей в трактовке фигуративных 
образов в узбекской живописи начала 1990-х и 2000-х годов.

Из космологических мотивов наиболее излюбленным является му-
сульманский символ – луна, интерпретируемая как образ лирической 
грусти и страстной тоски. Среди плодов очень часто встречается доис-
ламский мотив граната, в различных метафорических вариациях. Худож-
ники увлечены фрагментацией реальности на орнаментальные состав-
ляющие, что характерно для аутентичной исламской эстетики. Однако 
эта внешняя ассоциация ошибочна. Так в своей работе «Сон в лоскут-
ном одеяле» Б.Исмаилов пытается этот пластический принцип ислам-
ской эстетики перевести в плоскость постмодернистских рассуждений о 
фрагментарности реальности и распадающихся связях между звеньями 
системы человеческих связей. 

В новой узбекской живописи историческая память, фабулы и сти-
листика традиционной эстетики начинают выполнять важные функции 
в формировании национальной идентичности искусства. В 1990-е годы 
в живописи появляется новый репертуар тем и мотивов. В связи с воз-
рождением исламских ценностей ряд живописцев пытались отразить в 
своих работах ритуальную практику ислама и суфийские мотивы. Все 

693  А.А. Хакимов, Новая узбекская живопись. Т., 2015.



309

эти темы и сюжеты представляются как один из важных компонентов 
исторической памяти художников, нацеленной на осознание собствен-
ной национальной идентичности. В начале 1990-х годов в Узбекистане 
на выставках и в прессе широко обсуждались произведения художни-
ков на мусульманскую тематику – “Ангел”, “Молитва”, “Путь в Мекку” 
и др. Семантика этих ранних картин на исламскую тематику связана с 
мыслью о необходимости возрождения исламских ценностей, с которы-
ми активно боролась советская атеистическая пропаганда. 

При этом протестная, по сути, идея выражается в характерной для 
живописцев декоративной манере, что снимает внутреннее драматурги-
ческое напряжение фабулы. Образ правоверного в картинах художни-
ков является символом покорности и подчинения высшим силам, а сама 
исламская тема рассматривается как призыв к возрождению духов-
но-нравственных ценностей. Иной смысловой подтекст читается в кар-
тине Т.Ахмедова «Молитва», созданной в рамках проекта «Туркестан-
ский римейк» (2009 г.), как авторской интерпретации фотографии XIX 
века с изображением молящегося правоверного. В картине художник 
усиливает экспрессию религиозного ритуала с помощью мрачного коло-
рита и своеобразного тиражирования одинокой фигуры, отчего в работе 
предстает длинный ряд склонившихся в молитве верующих. 

Близка по интонации к картине Т.Ахмедова инсталляция «Призрак» 
известного французского художника алжирского происхождения Кадера 
Атиа, представленная на выставке «Без паранджи: новое искусство Ближ-
него Востока», состоявшейся в 2009 году в Лондоне в галерее Саатчи. 

В сходном интонационно-смысловом ключе решена фотокомпози-
ция художника Шади Гадиряна «Без названия» из серии «Как каждый 
день», представленная на той же выставке и передающая изображение 
женщины с накинутой на голову паранджой, лицо которой прикры-
то огромной рукой в ярко-желтой перчатке. Этот относительно новый 
жанр политического памфлета или иносказательной формулы является 
попыткой художников Востока выразить болевые полюса и неоднознач-
ность восприятия исламской проблематики. 

В конце 1990-начале 2000-х годов в живописи Узбекистана мусуль-
манская тема стала интерпретироваться преимущественно в контексте 
образа дервиша – носителя мистической философии. Одной из ранних 
картин с образом дервиша является работа М.Исанова «Странник» 
(1992 г.). Здесь суфийская идея о всепроникающей божественной сути 
решена с помощью цветового эффекта. На ней в профиль изображена 
фигурка дервиша, идущего сквозь красно-желтое марево, призванное 
олицетворять божественную субстанцию. В этой работе ритуальная 



310

сторона мусульманской религии уступает место нравственно-духовной 
проблематике. 

Наиболее последовательно и в различных вариациях – от картин до 
инсталляций – образ дервиша стал разрабатываться в творчестве Ф.Ах-
мадалиева. В работах начала 2000-х годов мировоззренческие аспекты 
суфийской философии в картинах художника выражаются в относи-
тельно монохромной серовато-желтой гамме. Эта палитра характерна 
для одежды и атрибутики дервишей. Картина Ф.Ахмадалиева «Яссави» 
(2005 г.), представляет собой вариант более ранней версии композиции 
«Святая вода» (2001 г.). Здесь каждая деталь имеет свою смысловую 
нагрузку – в работе «Яссави» важным смысловым и композиционным 
дополнением стала фигура бестелесного дервиша, которого нет в карти-
не «Святая вода». Теперь на переднем плане картины изображены фи-
гуры двух дервишей. Стоящий слева странник, несмотря на стилизацию, 
передан реалистично. Фигура справа выглядит мистически ирреальной. 
Не исключено, что бестелесная фигура отшельника воплощает образ 
мюршида (шейха), в постоянном поиске которого мюриды (послушники) 
бродили по городам Востока. 

С 2000-х годов Ж.Усманов и Ф.Ахмадалиев стали создавать инстал-
ляции на тему дервишей, а во второй половине 2000-х годов Ж.Усма-
нов представил серию уникальных видеоработ, посвященных суфийской 
проблематике. Видеоработы Ж.Усманова «Зеркало» и «Отражение в 
стихах» продолжали суфийскую тематику его живописных картин. Ис-
пользование оригинальных визуальных технологий подчеркивало новиз-
ну творческого поиска. В то же время «эксплуатация» суфийской про-
блематики оставляла ощущение чрезмерной погруженности в прошлое. 

Файзулла Ахмадалиев и Жамол Усманов, несмотря на использо-
вание новых актуальных форм самовыражения, по-прежнему остава-
лись в ареале восточной ментальности и суфийской знаковой атрибу-
тики. В этом смысле эти живописцы ознаменовали латентный переход 
от философии гедонистического Востока (живопись 1990-х гг.) к его 
же сакрально-мистическим учениям и нравственным истинам (начало 
2000-х гг.). 

Иную форму исторического сознания и интерпретации архетипи-
ческих образов демонстрируют художники З.Шарипова, Б.Исмаилов, 
М.Карабаев, Т.Ахмедов, С.Джаббаров. Они рассматривают историче-
ское и культурное наследие в контексте актуальных проблем современ-
ной глобализации. В их работах восточная атрибутика и региональная 
специфичность уходят на второй план, уступая место постмодернистско-
му взгляду с его игнорированием локальной философии. 



311

Характерно в этом плане решение образа в картине С.Джаббаро-
ва «Дервиш» (2013 г.). Атрибутика суфийского дервиша не интересует 
С.Джаббарова – фигура сидящего отшельника лишь угадывается в ин-
тенсивно наслаивающихся друг на друга удлиненных мазках. Используя 
этот живописно-пластический прием, С.Джаббаров пытается зафиксиро-
вать процесс превращения материи в новую духовную ипостась: «Я попы-
тался изобразить сидящего дервиша в состоянии такого растворения, пре-
вращения материальной оболочки в духовную субстанцию. Ради любви 
к богу они отказывались от мирских насаждений. Здесь более пастозная 
техника, отвечающая идее и концепции моего толкования образа» (из бе-
седы автора с художником С.Джаббаровым). Художник пытается передать 
мысль о приоритете незримой духовной субстанции над тактильными, ма-
териальными формами реальности. Таким образом, в картине поставлена 
задача универсального философского значения – визуализировать слож-
ный процесс распада живой материи: «Человек состоит из частиц атома 
и потом исчезает. Очень интересно отразить этот таинственный процесс в 
живописи» (беседы автора с художником С.Джаббаровым). 

С обретением независимости закономерные и интенсивные усилия 
государств Центральной Азии к исторической самоидентификации объяс-
няются так называемым феноменом национального признания. Бурный 
процесс роста национального самосознания вызвал интерес к собствен-
ной национальной истории, религии и поэтике традиционной культуры в 
отдельных молодых государствах региона, и мы можем уверенно говорить 
о поисках «национальных идентичностей». В этой связи, выбор путей раз-
вития национальных культурных парадигм в искусстве Центральной Азии 
XXI века во многом определяется исламским фактором. Он в различной 
степени проявляется в каждом из государств Центральной Азии, в зави-
симости от преобладания в каждой из республик того или иного пласта 
традиций – конфессиональных (Таджикистан, Узбекистан), этнокультур-
ных и этнобытовых (Казахстан, Туркменистан, Киргизстан). Это оказы-
вает существенное влияние на характер адаптации западных инноваций, 
неизбежно проникающих в современную художественную практику ре-
гиона. В современном искусстве Узбекистана и Таджикистана, несмотря 
на очевидные стилевые и семантические трансформации, тем не менее, 
приверженность к эволюционной смене моделей искусства преобладает. 
Во многом это связано с воздействием исторически формировавшихся на 
протяжении многих веков в городах Мавераннахра ментальных принци-
пов исламского мировоззрения. Несколько другая картина наблюдается в 
Казахстане и Кыргызстане, где вековые традиции номадической культуры 
обусловили особое отношение к исламской традиции – уважительное, но 



312

не догматическое. Культурные стратегии в искусстве Центральной Азии 
создают новый теоретический дискурс, в котором выявляются такие прио-
ритетные факторы развития современного искусства во всех республиках, 
как религиозный, этнокультурный и глобализационный. Между предпо-
чтениями в отношении этих трех составляющих – номадизмом, исламом 
и западной парадигмой – и формируется своеобразие национального ис-
кусства в государствах региона. 

Современное искусство исламского мира состоит из двух доста-
точно четко выявляющихся подходов к наследию исламской цивли-
зации и художественной культуры. Это определение в известной мере 
справедливо и по отношению к современному искусству Узбекистана, 
в той или иной мере связанного с философией и классическим художе-
ственным наследием ислама. В одном случае, аутентичные исконные 
черты мусульманского искусства и ремесла прошлого сохраняют свое 
органическое качество и подвергаются лишь формальной переработке. 
Главными стилевыми маркерами этой парадигмы являются орнамен-
тально-декоративный характер исламского искусства, эстетика тож-
дества или типовая культура, в которой имя создателя произведения 
чаще всего анонимно. 

Современное актуальное искусство, которое можно условно обо-
значить как постисламское искусство, напротив –включает в себя та-
кие художественные стилевые маркеры, как фигуративность, свободная 
интерпретация мотивов и образов собственно исламского искусства. 
Принцип преемственности носит иной характер – он представляет со-
бой авторское искусство с явно выраженным индивидуальным стилем, 
отрицающим эстетику тождества и приверженности коллективной ху-
дожественной традиции прошлого. Для постисламского искусства тра-
диция – лишь инструмент для художественной артикуляции авторской 
идеи. Социально-оценочные маркеры актуального исламского искус-
ства носят черты постмодернистской эстетики. Это – десакрализация 
ценностей прошлого, ирония, сарказм, протестные и памфлетные инто-
нации, разрыв временных связей. 



313

Зухра Рахимова (Ташкент)

ИСЛАМ И ИЗОБРАЗИТЕЛЬНОЕ ИСКУССТВО

Ложное убеждение, что ислам под страхом смерти запрещал худож-
никам изображать живые существа, встречающееся иногда во многих 
популярных работах по искусству мусульманских народов, в том числе и 
у нас, в Узбекистане, впервые появилось благодаря наблюдениям посе-
щавших страны мусульманского Востока европейских путешественни-
ков, купцов и дипломатов. Не обнаружив в мечетях и других обществен-
ных местах привычные для них произведения скульптуры или живопись 
(а во дворцовые покои их не допускали), они выдвинули предположение, 
что ислам запрещал изображать живые существа. А их изображения в 
рукописях стали считать неким отклонением от общих правил, искус-
ством для избранных.

Как научная проблема, отношение Ислама к изобразительности, 
впервые стало изучаться в Европе, в связи с «выделением ориентализма 
в качестве самостоятельной науки», главной задачей которого являлись 
осмысление особенностей восточной культуры и ее отличия от западной. 
Особенно эта тема начала интересовать ученых в XX столетии благодаря 
появлению фундаментальных исследований по культуре ислама. Но до 
настоящего времени эта проблема остается актуальной и до конца ма-
лоизученной. 

Чтобы разобраться в этом вопросе, необходимо немного вернуться к 
истории возникновения ислама. 

Арабы, населявшие издревле пустынные территории Аравийского 
полуострова, к периоду возникновения ислама в VI в. представляли со-
бой  кочевые племена, в среде которых господствовал родоплеменной 
строй. Жизнь их протекала в постоянной борьбе с капризами природы и 
враждующими племенами за лучшие пастбища и родники. 

Древние арабы были язычниками и идолопоклонниками. Они обо-
жествляли силы природы, поклонялись небесным светилам – Солнцу, 
Луне, звездам, водным источникам, различным камням, особенно мете-
оритного происхождения, скалам необычной формы, деревьям (фини-



314

ковым пальмам). Каждое племя имело также своих собственных богов 
– покровителей, воплощенных в образах идолов, – эту практику они, 
возможно, переняли у древних жителей Месопотамии. Идолы устанав-
ливались в священных местах и им приносили подношения.

Пантеон древнеарабских божеств возглавляло верховное божество 
– мекканский бог Аллах. Мекка, один из немногочисленных городов 
Аравии, возникший на перекрестке караванных путей, в V-VI вв. являл-
ся центром общеарабского паломничества: здесь находился храм Кааба, 
вокруг которого были расставлены идолы племенных божеств-покрови-
телей, главным из которых считался мекканский бог Аллах. Кааба пред-
ставляла собой здание кубической формы, в стену которого был замуро-
ван, по более позднему преданию, посланный Аллахом через архангела 
Гавриила, прекрасный камень – «райский гиацинт», впоследствии «по-
черневший от прикосновений к нему рук грешников». В это же время в 
западной части Аравии стала зарождаться новая форма религии – хани-
физм, в которой осуждалось идолопоклонство и многобожие, и провоз-
глашалась идея единого бога.

Жизнь арабов, которые вынуждены были бродить по пустыне в 
поисках пастбищ, была полна всевозможными суевериями и мифо-
логическими представлениями. Так, они считали, что наряду с благо-
желательными божествами, обитавшими в пустыне, существовали и 
злые духи-джинны, гули, от которых спасали магические заклинания 
и амулеты. Таким образом, еще с древности сила слова обрела в со-
знании арабов магическую силу. Поэтому в племени, помимо вождя, 
жреца и колдуна, большим авторитетом пользовался шаир (поэт), ко-
торый своими поэтическими стихами мог отвратить беду. Поэзия была 
у арабов главным видом искусства и, наряду с красноречием, ценилась 
в бедуинском обществе наравне с храбростью, щедростью и честью. 
С древних времен у арабов получила распространение устная бедуин-
ская поэзия, основной формой которой была касыда – небольшая по-
эма на темы бедуинской жизни. Она заключала прославление своего 
племени, своих героев, описывала победоносные войны и сражения, 
осмеивала врагов, описывала красоту возлюбленной, окружающую 
природу694. 

Поскольку арабы вели кочевой образ жизни, у них не было стаци-
онарных строений (их заменяли шатры), следовательно, монументаль-
ная живопись и скульптура им были незнакомы – поэтому они не имели 

694  И.М. Фильштинский, Б. Шидфар, Очерк Арабо-мусульманской культуры VII-XII века: М: Глав-
ная редакция восточной литературы, 1971.



315

собственной традиции фигуративного искусства. Фигуры же идолов, ко-
торым они поклонялись, были примитивными. Они использовали толь-
ко символы своих божеств – диск или звезду над или внутри «лежаще-
го» полумесяца, иногда в сопровождении условных или стилизованных 
изображений рогов, голов или фигур священных животных – горного 
барана, антилопы, быка695. В основном идолы представляли собой стол-
бы или прямоугольные плиты со схематичным изображением лица или 
только глаз. В качестве идола верховного божества – покровителя горо-
да – могла быть использована привозная скульптура, приспособленная 
к требованиям культа696. 

Из всех видов визуального искусства арабам доступно было только 
декоративно-прикладное. Кочевой уклад требовал использования пред-
метов первой необходимости: посуды, кошмы, одежды, тканей, которые 
они изготовляли сами из кожи или шерсти, обменивали или покупали в 
городах. 

В конце VI века, в Мекке, в самой засушливой части Аравийского 
полуострова родился Пророк Мухаммад (ок. 571–632) – основатель 
третьей мировой религии – Ислама. Он был сыном обедневшего куп-
ца из влиятельного мекканского племени Курайш, рода Хашим, рано 
оставшимся сиротой. После смерти родителей заботу о шестилетнем 
мальчике взял на себя его дядя Абу Талиб. Мухаммад был пастухом, а 
позже поступил на службу к знатной и богатой купчихе вдове Хадиче, 
сопровождая ее торговые караваны. Обладая любознательным умом и 
красноречием, он часто проводил время в религиозных беседах с купца-
ми из других мест – христианами, иудеями, или ханифами, и постепенно 
проникся идеей единобожия. Вскоре получив божественное откровение, 
он стал пропагандировать свое учение. Мухаммад понимал свою миссию 
как восстановление исконной и истинной веры в единого Бога – Аллаха, 
отвергнутую язычниками. 

Учение Мухаммада было обращено ко всему населению Аравии, 
независимо от племени, и проповедовало идею единобожия: «Нет Бога 
кроме Аллаха». Проповеди Мухаммада, его откровения были позднее 
записаны и составили Коран – Священную Книгу Ислама. 

В результате борьбы за веру, Мухаммад завоевал центр старых ре-
лигиозных культов – Мекку, а затем подчинил новой религии и всю 
Аравию. Храм Кааба в Мекке признали главным Святилищем ислама, 

695  Т.Х. Стародуб, Изображение неизобразимого. О специфике арабо-мусульманского визуально-
го искусства // Одиссей. Человек в истории. Москва, 2003. С. 368-377. С. 369 http://ec-dejavu.ru/i/
Islamic_art.htmlэнциклопедия

696  Т.Х. Стародуб, Изображение неизобразимого… С. 369. 



316

а паломничество к нему – обязательным для каждого мусульманина. 
Преемники Мухаммада, возглавившие после его смерти страну, получи-
ли титул Халифа ( араб. преемник) и создали государство Халифат.

Создание Арабского халифата – могущественного исламского го-
сударства, и включение в его состав огромных территорий от Пиреней-
ского полуострова и Северной Африки на западе и до Инда и Сырдарьи 
на востоке, завоеванных арабами-мусульманами в VII–VIII вв., имело 
важное значение для дальнейшего развития цивилизации завоеванных 
народов, включенных в орбиту новой религии – ислама. Арабский язык 
приобрел статус официального языка на всей обширной территории Ха-
лифата. Арабский язык и мусульманская культура явились цементирую-
щим фактором в формировании и становлении культуры всех исламских 
стран. Исламская идеология, оказывая большое влияние на развитие 
культуры, способствовала выработке общих правил архитектуры, жи-
вописи, прикладного искусства, которые стали обязательными для всех 
уголков мусульманского мира. И впоследствии это искусство получило в 
науке условное определение Исламское или Мусульманское искусство. 
«Под классической мусульманской культурой понимается культура, свя-
занная с зарождением и укреплением Арабского халифата, который под 
эгидой, провозглашенной в VII в. пророком Мухаммедом, новой моноте-
истической религии (ислама) распространил свою власть и влияние на 
обширном пространстве от Гибралтара до Инда и стал новым центром 
взаимодействия и взаимообогащения различных культурных традиций. 
«Золотой век», развившийся на почве мусульманской цивилизации, 
пришелся на IХ–ХII столетия, когда именно мусульманская культура 
стала определять уровень мировой материальной и духовной культу-
ры»697.

В общемусульманской культуре, согласно древнеарабской традиции, 
главной духовной доминантой было признано Слово, заключенное в нем 
Божественное Откровение, поэтому искусство каллиграфии – графи-
ческая передача Слова – стало ведущим видом исламского искусства. 
Большое значение приобрела архитектура, как культовая, так и свет-
ская; в декоративно-прикладном искусстве преобладающее значение 
получил орнамент, использующийся во всех видах искусства и ремесла 
– архитектуре, рукописной книге, миниатюрной живописи, ткачестве, 
керамике, торевтике, ковроделии и др.

697  Н.С. Кирабаев, О философских основаниях мусульманской культуры // Серия «Мыслители». 
Homophilosophans. Вып. 12 / Сборник к 60-летию профессора К.А. Сергеева. Спб.: Санкт-Петербург-
ское философское общество, 2002. C. 316-323.



317

Искусство Халифата и других мусульманских стран, как это было 
характерно и для других современных им культур средневековья, разви-
валось в двух направлениях: культово-религиозном и светском. В ислам-
ском культовом искусстве, особенно, в архитектуре мечетей или медре-
се, рукописях Корана, мы не увидим изображений Аллаха, Пророка или 
мусульманских святых, событий религиозной истории ислама. У христиан 
или буддистов Бог мыслился в антропоморфной форме, а его изображе-
ния и образы святых служили объектом поклонения. Изображения их в 
храмах были обязательны. Посвященные различным религиозным собы-
тиям христианской или буддийской истории, они доносили непреложные 
принципы веры в яркой, образной форме, просвещая неграмотных при-
хожан через хорошо знакомые религиозные образы и события, закре-
пленные в искусстве иконографическими канонами. В Исламе же в силу 
особого понимания Бог – Аллах не мог иметь сходства ни с человеком, 
ни с каким-либо другим существом: Бог был абстрактный образ, чистая 
духовность, Абсолют, который присутствует во всем и везде одновремен-
но, поэтому он был, по меткому замечанию Т.Х. Стародуб, «неизобра-
зимым», и не мог поддаваться художественно-образному восприятию, а 
следовательно, и воспроизведению. Изображение Аллаха в каком-либо 
предметном визуальном образе, по понятиям мусульман, снижало бы его 
божественную значимость, его Исключительность, его Величие, – поэ-
тому изобразительность оказалась исключённой из религиозного искус-
ства Ислама. «Тщетными будут старания того, кто станет искать для него 
хоть какое-то описание»698. Художник, по мусульманским понятиям, изо-
бражая живые существа в конкретном образе, тем самым совершал грех 
гордыни, как бы приравнивая себя Богу, становился его «сотоварищем», 
претендуя на его исключительное право быть Создателем699. Кроме того, 
обладая высокой степенью грамотности (чтобы заслужить рай мусульма-
нин должен был лично читать Коран), он, таким образом, и не нуждался в 
изобразительной версии Слова божьего, как это было в других религиях.

В самом Коране не существует прямого запрещения изображать 
людей и животных, однако на основе некоторых изречений из хади-
сов-преданий о жизни Мухаммада, появившихся после смерти Проро-
ка, сложилось мнение, что Мухаммад осуждал художников. Так, в одном 
из них говорилось: «Ангелы не входят в дома, где есть собака, и в дома, 
где есть изображения», истолкованное как нежелательность вообще 

698  Ибн Сина, Трактат о Хайе, сыне Якзана. Цит. по Стародуб Т.Х., Изображение неизобразимого 
… С. 370.

699  Т.Х. Стародуб, Изображение неизобразимого… С. 370.



318

любого изображения живых существ, как отвлекающих внимание ве-
рующего. «Несчастье тому, кто будет изображать живое суще-
ство. В день последнего суда, лица, которые художник предста-
вил, придут к нему с требованием дать им душу». «Поистине, в 
День воскресения создатели этих рисунков будут подвергнуты мучениям 
и им скажут: «Оживите то, что вы создали!». Тогда этот человек, «не 
могущий дать им души будет сожжен в вечном пламени» – говорится в 
хадисах700. Но запрещение изобразительного образа в исламе не являет-
ся абсолютным. Это требование касается только предметов исламского 
религиозного культа. Изображения, используемые в быту на предметах, 
с которыми "обращаются пренебрежительно» (напольный ковер, поду-
шка под голову, подушка на которую опираются при сидении), не счита-
лись запретными"701. В основном, ограничения и запреты визуализации 
в изобразительном искусстве были направлены против художественных 
символов христианства и других верований, а не против любого жи-
вописного или скульптурного произведения702. Позднее, запрещение 
изображений приобрело особое значение, в связи с борьбой с идолопо-
клонством, и тогда изображения были полностью исключены из религи-
озного искусства. «В конце VIII –  начале IX вв., когда формировались 
основные сборники хадисов, это мнение стало господствующим в среде 
богословов»703, но уже стали толковаться не как запрет на изображения 
как таковые, а на использование их в качестве объектов поклонения704. 

В светском искусстве еще в VII–VIII веках изображения живых су-
ществ были широко распространены у всех мусульманских народов. В 
фатимидском Египте можно было встретить целые портретные галереи. 
Даже в первых мечетях, которые, как известно, устраивались в храмах 
покоренных народов, имелись различные изображения (пятничная ме-
четь в Истахре, устроенная в храме огня, каирская мечеть ал-Азхар, 
имевшая три колонны с капителями, мечеть Омейядов в Дамаске). При 
строительстве новых мечетей нередко «приглашали византийских ма-
стеров, которые украшали их мозаикой, изображавшей замки, деревья 
и даже... свинью»705.

700  Сахих аль-Бухари, Краткий сборник хадисов /Пер. Абдуллы (Владимира) Нирша. М., 1998. Ч. 
1; Б.В. Веймарн, Искусство арабских стран и Ирана VII-XVII веков. М.: Искусство, 1974. С. 11.

701  О.Г. Большаков, Ислам и изобразительное искусство // Труды Гос. Эрмитажа. Т. X. 1969. С. 
147-148.

702  О.Г. Большаков, Ислам и изобразительное искусство… С. 147.
703  Там же. С. 147-148.
704  Аналогичный запрет на изображения пропагандировался также и у христиан, например, в период 

иконоборчества в Византии в VIII- нач. IX вв. 
705  О.Г. Большаков, Ислам и изобразительное искусство… С. 147-148.



319

До нашего времени дошли загородные дворцы арабских халифов при 
Омейядах в VIII в. (Кусейр Амра, Каср ал-Хейр или Хирбет ал-Мафд-
жар) и другие сооружения, украшенные живописью и скульптурой, 
правда большинство из них было создано византийскими мастерами, 
приглашаемыми для украшения зданий за неимением собственных706. 
Замок Хирбет аль Мафджар был украшен скульптурами707. 

Фрески дворцового комплекса Кусейр Амра в Иордании изобража-
ют сцены охоты и танцев, труда мастеров и представляют собой при-
мер раннего исламского искусства, между византийской культурой и 
зарождающимся искусством ислама. Здесь также размещены портре-
ты Омейядского халифа с византийским императором, сасанидским 
шахом, императором Китая, вестготским королем Испании и королем 
Абиссинии708. Изображения других людей – царей, борцов, охотников, 
рыбаков, танцоров, музыкантов и мифологических персонажей, также 
встречаются на стенах этого комплекса. Особенно часто расписывали 
интерьеры бань. Мусульманские врачи IX-XI вв. считали, что росписи 
в банях на темы любви, животного мира и пейзажи оказывают на здо-
ровье купающихся благотворное воздействие709. Сохранившиеся до на-
шего времени средневековые арабские книжные миниатюры, много-
численные мозаики, фрески и скульптуры, украшающие великолепные 
сооружения, свидетельствуют о том, что светское искусство арабов и 
других принявших ислам народов не знало запретов на изображения.

С другой стороны – возможно, существовала и более прозаическая 
причина. В хадисах собранных Аль Бухари есть, на наш взгляд, еще одно 
объяснение неприятию изображений в культовом искусстве. По запи-
сям, сделанным со слов жены Мухаммада, Айши, «однажды Пророк мо-
лился в своей украшенной одежде, и взгляд его упал на ее узоры. Закон-
чив молиться, он сказал: «Отнесите эту мою одежду Абу Джахму и 
принесите мне его одежду, ибо моя отвлекла меня от молитвы» (кур-

706  О. Большаков приводит в качестве примера дворец Эмира Хумаравейхи (884-896) в Фустате, в 
котором были монументальные деревянные статуи, изображавшие его самого и его жену, а перед двор-
цом испанского правителя Абдаррахмана (912-961) находилась бронзовая статуя его жены. В фатимид-
ском Египте были известны целые портретные галереи с изображениями халифов и поэтов. В источни-
ках также сообщается и о соревнованиях между живописцами. Махмуд Газневи украсил свой дворец 
росписями, в которых, по некоторым сведениям, имелись портреты. Настенные росписи можно было 
встретить и в домах зажиточных горожан, примером чего являются остатки росписей в одном из домов 
Нишапура, раскопанном в 1937 г. // О.Г. Большаков, Ислам и изобразительное искусство… С. 147-148.

707  Robert William Hamilton and Oleg Grabar, Khirbat al Mafjar, an Arabian Mansion in the Jordan 
Valley. Oxford: Clarendon Pr, 1959.

708  См.фото: https://smarthistory.org/paintings-early-islamic-world/
709  Подробнее см.: О.Г. Большаков, Ислам и изобразительное искусство…С. 144-153.



320

сив мой – здоровье купающихся благотворное воздействие710). В дру-
гом хадисе передается: «У Айши было тонкое разукрашенное покрыва-
ло, которое она надевала на своей половине дома, и однажды пророк, да 
благословит его Аллах и да приветствует, сказал ей: «Убери от нас свое 
покрывало, ибо его узоры все время отвлекают меня во время молит-
вы!»711. Эти два случая косвенно объясняют, что отказ от изображений 
был вызван не только следствием борьбы с язычеством. Изображения 
в мечетях и религиозных предметах могли также отвлекать от молитвы, 
важного обязательного ритуала духовной жизни, и поэтому были недо-
пустимы в мечетях и медресе, в то время как в светских помещениях – 
банях, дворцах, охотничьих замках они не возбранялись.

Существует предположение, что мусульмане-сунниты, являясь 
представителями наиболее ортодоксального течения ислама, требовали 
соблюдения запрета изображения человека и животных; в то время как 
«шииты, последователи Али, не были столь категоричны, и создали сво-
еобразную школу живописи и книжной миниатюры, используя традиции 
доисламского персидского искусства и эллинистической культуры»712. 
Тем не менее, в светском искусстве на территории суннитского Маве-
раннахра (при Караханидах, 940–1130 гг.), в Турции при сельджуках, 
изображения были популярны в архитектурном рельефе, как иллюстра-
ции рукописных сочинений, как декор бытовых предметов, как настен-
ные росписи дворцов.  Археологические исследования ХХ–XXI вв. обна-
руживают всё больше артефактов, подтверждающих факт существования 
изобразительности, помимо Иордании, в Иране (Нишапур), в Централь-
ной Азии (живопись эпохи Караханидов), сельджукские памятники XIII 
века в. (илл.3)

В связи с окончательным утверждением ислама как религии, отно-
шение к изображениям изменилось. «В практике средневекового му-
сульманского искусства под изображением понимается все то, что соз-
дается рукой художника (по-арабски, мусаввир – буквально тот, кто 
придает чему-то вид, форму). Слово мусаввир является одним из «пре-
красных имен (эпитетов) Бога. Поэтому любое изображение или орна-
мент были для средневекового мусульманского художника не целью, а 
средством прославления Творца, ассоциативно-образной передачи ре-
лигиозной идеи. Отсюда нематериальность изображения, его многоа-
спектность, условность композиции и передачи материального мира»713. 

710  Подробнее см.: О.Г. Большаков, Ислам и изобразительное искусство… С. 144-153.
711 «Сахиха» аль-Бухари //«Звезда Востока». 1992. № 2.
712  О.Г. Большаков, Ислам и изобразительное искусство…
713  Т.Х. Стародуб, Изображение неизобразимого… С. 325.



321

Тезис «Искусство, как средство прославления Создателя и его Красоты» 
получил свое высшее обоснование в суфийской среде под влиянием идей 
мусульманских мистиков, которые оказали огромное влияние на форми-
рование духовной культуры средневекового исламского общества. 

Суфизм – мистико-аскетическое философско-религиозное течение, 
сформировался в самом исламе в первые века хиджры. Суфии призыва-
ли к познанию Бога через экстаз, высокое эмоционально-чувственное, 
духовное напряжение, которое могли дать только музыка, искусство и 
поэзия. Поэтому в суфизме все виды искусства, особенно музыка и по-
эзия, имели важное значение в религиозных ритуалах. Многие поэты, 
художники, музыканты принадлежали какому-либо суфийскому орде-
ну. Например, суфиями были Низами, Саади, Джами, Навои, художник 
Бехзад и др. Первоначально суфизм с его проповедью аскетизма, зани-
мал оппозиционное положение по отношению к официальному исламу, 
но в ХI-XII вв. он был приспособлен к нему, слился с ним. Организо-
ванный в дервишеские общины (Орден), руководимые шейхами, он стал 
играть огромную роль во всех формах духовной жизни мусульман, обла-
дая непререкаемым авторитетом.

В светском искусстве с развитием суфийских течений в развитых го-
родах на протяжении в XIV-XVIII вв. создавались великолепные изделия 
из металла, керамики, стекла, покрытые фигуративными изображения-
ми, сюжетная и портретная живопись, переписывались книги, которые 
украшались замечательными миниатюрами. Стены дворцов расписывали 
сценами пиров, жарких сражений, портретами правителей и их домочад-
цев, любимых литературных героев. Так сохранилось сведение Арабша-
ха о том, что дворцы Темура по его приказу были украшены настенными 
росписями, прославляющими великого полководца, и где были изобра-
жены также члены его семьи714. Классическая персоязычная и тюркская 
литература Востока – произведения Фирдоуси, Низами, Дехлеви, Джа-
ми, а также произведения Навои с восторгом описывают портреты и на-
стенную живопись, украшавшие стены дворцов шахов и султанов. 

Согласно Корану, красота (джамаль) – высшее по своей духовной 
ценности проявление творческой деятельности Аллаха. Соответствен-
но красота воспринимается как необходимая принадлежность и один из 
признаков божественной природы художественного образа, представ-
ленного в материальной форме, внешняя красота которой имеет значе-

714  Ибн Арабшах, История Амира Темура. Ташкент: Институт истории народов Средней Азии имени 
Махпират, 2007; Ибн Арабшах, Жизнеописание правителя Темура: (Чудеса судьбы истории Темура). 
Ташкент: Мехнат, 1992. 326 с.



322

ние «для человека, но не для Бога». Доступный изображению художника 
земной материальный мир с его конкретными внешними признаками в 
представлении мусульманина не более чем «временная» внешняя среда 
обитания человека и не может служить художнику объектом подража-
ния, источником вдохновения, подлинным идеалом красоты. Истинная 
красота, несущая в себе идею Бога и выражающая абсолютную пра-
вильность, полезность и мудрость его творчества – это красота внутрен-
няя, облеченная метафорой «скрытого сокровища»715.

Наиболее ярко эти идеи воплотила суфийская поэзия в творчестве 
таких ее выдающихся представителей, как Фирдоуси, Низами, Дехлеви, 
Джами, Навои и др., составлявшая главную сюжетную канву миниатюр-
ной живописи. 

Благодаря идеям суфизма миниатюрная живопись – иллюстрации 
средневековых рукописей, стала одним из ведущих видов светского ви-
зуального искусства, задачей которого было отражение Красоты Бога и 
его творений в материальной, зримой форме. Зритель же, созерцая в 
миниатюрах тот или иной образ литературного героя или популярный 
сюжет, мысленно обращался к созданному Богом миру, связывая в еди-
ное целое понятия «божественное» и «красота»716. И таким образом, 
исламское искусство, отражая посредством ряда формальных призна-
ков, таких, как повышенная декоративность цвета, плоскостное услов-
ное изображение среды, предметов, человека, различных проявлений 
материального мира, все же всегда духовно оставалось связанным с 
мусульманским и философским мировидением. Как отметил один из со-
временных исследователей исламской философии культуры, оно «ста-
ралось сохранять равновесие между религиозными и художественными 
принципами, и, чтобы творить с большей свободой, прибегало к фи-
лософии. Именно этой причиной можно объяснить то, что суфизм стал 
одним из основных источников искусства»717.  Суфизм, реабилитировав 
искусство в глазах богословов, придал ему смысл одного из важных спо-
собов прославления Аллаха.

715  Т.Х. Стародуб, Изображение неизобразимого… С. 374.
716  Т.Х. Стародуб, Изображение неизобразимого… С. 374.
717  Н.С. Кирабаев, О философских основаниях мусульманской культуры…



323

Александр Джумаев (Ташкент)

ЗВУКОВОЙ И АРХИТЕКТУРНЫЙ 
ЛАНДШАФТ СТАРОЙ БУХАРЫ

 (позднее средневековье – начало ХХ века)

Центральная Азия принадлежит к регионам мира, обладающим 
древней, высокоразвитой и своеобразной урбанистической цивилизаци-
ей. Многие из расположенных здесь городов – Термез, Бухара, Карши, 
Самарканд, Ташкент, Ходженд, Тараз, Туркестан, Отрар, Баласагун и 
другие насчитывают до двух и более тысяч лет своей истории. Немало 
и тех, что безвозвратно исчезли в результате исторических и природных 
катаклизмов, обретя статус археологических объектов. 

В среднеазиатских городах веками складывались собственные тра-
диции музыкального искусства. Музыка не только находилась в зави-
симости от образа жизни, профессиональных занятий, духовных и ин-
теллектуальных запросов жителей. Она обнаруживала тесную связь со 
структурой и планировкой города, градостроительными традициями, 
формами гражданской (жилой) и культовой архитектуры. На ее раз-
витие заметное влияние оказывало деление города на части, кварталы 
(даха, махалла, гузар) и квартальные общины – сообщества людей, 
объединенных в соответствии с их профессиональными, этнокультур-
ными и религиозными различиями. Знание закономерностей развития 
городской жизни чрезвычайно важно для понимания старых традиций 
музицирования, их художественных принципов и эволюции.

Особенности звукового ландшафта Бухары

Звуковой ландшафт старой Бухары отличался заметным многооб-
разием, объединяя в одно целое музыкальные и немузыкальные звуки. 
Город, как гигантский муравейник, был охвачен стихией своей жизни и 
порождал невообразимое количество звуков. Шахр ашуб (шахр-и ашуб, 
шахрошуб) – с персидско-таджикского «возмутитель города», «бала-
мутящий город», «нарушающий покой всего города» – так говорили в 
прошлом о несмолкаемой и разноголосой Бухаре, о полиэтнических го-



324

родах исламского мира718. Так именовался разноликий и неугомонный 
ремесленный люд городов в старой среднеазиатской (персидско-тад-
жикской и тюркской) поэзии719. Выразительная метафора превратилась 
в термин – название особого литературно-поэтического жанра720. Среди 
авторов сочинений шахр-ашуб – знаменитый бухарский поэт XVII века 
Сайидои Насафи (1638–1708). Его пространная поэма «Шахр-ашуб» 
содержит смешливые, ироничные и наполненные искренней симпати-
ей характеристики людей самых разных профессий, преимущественно 
ремесленников721. В калейдоскопе ярких образов есть люди из «музы-
кально-артистической богемы» Бухары – музыканты–игроки на раз-
ных музыкальных инструментах (танбури, карнайи, сурнайи, найнавоз, 
наккорачи, сетори), певец (хофиз), поэт (шоир), рассказчик религиоз-
ных историй (киссахон), проповедник (воиз), художники (наккош, му-
саввир), торговец вином (майфуруш) и другие722. 

Отдельные «атрибуты» звукового мира, к которым мы обратимся 
ниже (азан, наккарахана и др.), структурировали и упорядочивали сти-
хию жизни, поддерживали ритм и неизменность жизненного цикла и 
уклада, объединяли разноликий город в единое целое. Функциональное 
и художественное значения звуков и музыки как таковой нередко были 
неразрывно связаны. Интенсивность и насыщенность звуковой «пали-
тры» была очень устойчивой; обновлению подвергалась крайне медлен-
но. Хотя в последние столетия (XIX – начало ХХ в.) наблюдалось движе-
ние от многообразия к унификации.

718  В переносном смысле шахрошуб – красавица, красавец. Это выражение встречается также в 
качестве названия одной из частей (гуше) в иранской классической музыке – дастгахах, что говорит 
об общности эстетических основ в разных видах творчества. См.: Махди Баркашли, Шарх-и радиф-и 
мусики-йи Иран. Тегеран, 1343/1963; В.С. Виноградов, Классические традиции иранской музыки. М.: 
Советский композитор, 1982. С. 128. 

719  В прошлом это слово могло применяться в качестве эпитета талантливых городских музыкантов, 
что мы встречаем, например, среди эпитетов Шах Мухаммада Чанги Балхи в трактате о музыке бухар-
ского ученого музыканта Дарвиша Али Чанги (вторая половина XVI – 20-е годы XVII в.).

720  О поэтическом жанре шахр-ашуб см.: М.Л. Рейснер, А.Н. Ардашникова, Персидская литера-
тура IX–XVIII веков. Том 1. Персидская литература домонгольского времени (IX–начало XIII в.). Пе-
риод формирования канона: ранняя классика. М.: ООО «Садра», 2019. С. 115. Одним из первых в 
персидской поэзии этот жанр стал развивать Мас‘уд Са‘д Салман (1046–1121), включивший в свой 
Диван «особый раздел, названный «Шахр-ашуб» (стихи о городских смутьянах) и посвященный юным 
подмастерьям различных ремесленных цехов или просто представителям разных городских профессий 
и сословий» (там же. С. 115).

721  Поэзия Насафи привлекается нами в качестве ценного исторического источника. На это значение 
его поэтического наследия давно обращали внимание исследователи. См.: Г.В. Птицын, Поэтические 
произведения Сайидо как исторический источник // Труды Отдела истории культуры и искусства Восто-
ка Государственного Эрмитажа. Том II. Л., 1940. С. 275–283. 

722  Саидои Насафи, Куллийат-и асар (Полное собрание сочинений). Научно-критический текст и ис-
следование памятника Джобулко Додалишоева. Душанбе: Издательство «Дониш», 1990. С. 434–466.



325

Ил. 1. Панорама старой Бухары с «Большим минаретом». Первая половина ХХ в.
Неизвестный фотограф.

Еще каких-то сто двадцать лет назад особый звуковой мир полиэт-
нического и многокультурного города с утра и до поздней ночи заполнял 
пространство Бухары и был легко узнаваем ее жителями. Звуки, сигна-
лы, ритмы, мелодии строго соответствовали своему времени и месту, име-
ли свой неповторимый колорит и смысловую нагрузку: голос муэдзина, 
призывающего к молитве, звуки верблюжьих колокольчиков в поступи 
караванов, сигналы барабанного боя и игра специального ансамбля над 
воротами крепости правителя (нагорахона), звук трубы, сообщавший о 
готовности бани принять посетительниц, ритмы дойры, зовущие на свадь-
бу, пение певцов-хафизов на свадебных празднествах-тоях и дружеских 
вечеринках-базмах, напевы нищих и крики торговцев, песни разносчи-
ков воды (типичных для Бухары) и различных ремесленников, ритуаль-
ные песнопения и танцы (зикры) дервишей и каландаров, яростные крики 
проповедников (воизов) и рассказчиков религиозных историй-маддохов 
на базарах и в людных местах, перестуки молотков кузнецов, чеканщиков 
и мастеров-ювелиров, барабанные удары (табл) ночных сторожей (шаб-
гирд), предостерегающие недобросовестных граждан, и многое другое723. 

723  О Бухаре как историко-культурном феномене см.: А. Джумаев, Бухара: попытка постижения 
непостижимого города // Народы перед зеркалом. Эссе, статьи, очерки. / Составитель и редактор И. 
Доронина. М., 2014. С. 249–274. Музыкальное искусство Бухары специально исследовалось таджик-
ским ученым Н.Х. Нурджановым, см.: Н.Х. Нурджанов, Театральная и музыкальная жизнь столицы 
государства Саманидов (XIX–XX вв.). Душанбе: «Матбуот», 2001.



326

Звуковой мир Бухары охватывал открытое и закрытое пространства. 
Открытые и сокрытые звуки во многом (но не в полном объеме) соответ-
ствовали «бинарной оппозиции» «хосса и омма» – «избранные, элита 
и масса, толпа». Словом хосса называли, в первую очередь, различные 
виды творчества в придворной среде. Доступ к ним был ограничен и на-
ходился под строгим контролем. Но между художественными образцами 
хосса и омма не было непроходимой границы, они были взаимозависи-
мы, оказывали друг на друга влияние. 

Музыка, как и другие виды искусства, художественные ремесла 
(одежда, ювелирные украшения, вышивка, посуда, каллиграфические 
кит‘а), также «разделялась», по представлениям бухарцев, на «хосса и 
омма», на особенную – для знати, элиты, и общедоступную (распро-
страненную) – для простонародья. Соответственно, слушание ёе про-
исходило в открытом, доступном для масс пространстве и в замкнутом, 
уединенном помещении. К категории открытых относились наделенные 
особым смыслом и значением «звуковые комплексы», подаваемые из 
нагорахона и «большого минарета».

Очаги слушания музыки массами горожан были связаны с обще-
народными праздниками – рамазаном (месяц поста), руза хайитом (за-
вершением поста), курбан хайитом (праздником жертвоприношения), 
наврузом; с различного рода народными гуляниями (сайил, тамоша), 
развлечениями (базм) и свадьбами (той, суннат той). В дни праздников 
музыка объединяла горожан, и у простых жителей появлялась возмож-
ность не только посмотреть театрализованные представления с музыкой 
(театры кукол, циркачей и др.), но и услышать музыку высокого стиля в 
исполнении больших мастеров – певцов и музыкантов. 

Разделение на хосса и омма фактически утрачивало свою силу в 
период рамазана, когда в центральной части города, возле Лаби ха-
уза устраивались «ночные базары» – бозори шаб. Здесь от заката до 
рассвета звучала классическая музыка – части из Шашмакома и пес-
нопения духовного содержания. В «ночных концертах» участвовали из-
вестные в Туркестане музыканты; они приезжали из других городов и 
собирали огромное количество поклонников. 

Излюбленной уединенной формой культурного времяпровождения и 
слушания музыки у горожан (и у мужчин, и у женщин) были различного 
рода собрания и «посиделки» – маджлис, зиёфат, базм и другие. Муж-
чины и женщины проводили свои собрания раздельно, согласно своим 
профессиональным занятиям в ремесленных цехах, в объединениях «по 
интересам», или по общему проживанию – жителями кварталов. Тра-



327

диция мужских и женских «собраний» (маджлис, гап) не прерывалась в 
советское время; сохраняется она и в наши дни.

Некоторые формы музицирования для избранных и элиты строго 
регламентировались различными правилами, и, таким образом, стано-
вились недоступными посторонним (непосвященным) жителям724. Не 
каждому желающему – а их было немало – удавалось попасть на такого 
рода интеллектуальные «собрания». Приглашались только избранные, 
близкие по духу и взглядам хозяину маджлиса. Имелись и другие причи-
ны, ограничивавшие открытые общественные формы слушания музыки, 
в особенности, музыки высокого стиля, и способствовавшие ее культи-
вированию преимущественно в замкнутом  пространстве.  Известный уз-
бекистанский музыкальный этнограф Е.Е. Романовская (1890–1947), 
работавшая со старыми носителями традиционной  музыкальной культу-
ры, сообщает: «В дореволюционное время в Бухаре в чайханах музыка 
не исполнялась, как это имело место в Ташкенте…»725. 

Доминирование уединенных элитных маджлисов-собраний бу-
харских интеллектуалов нашло, на мой взгляд, косвенное отражение в 
рассуждениях о природе звука у бухарского ученого Мавлави Йусуфа 
Карабаги Мухаммада Шахи (XVII в.)726. В небольшом философском со-
чинении «Рисала-йи Чаманийа» («Трактат о цветнике») он пишет сле-
дующее727: «Если говорят, что звук (савт) – это вибрация (тамаввудж) 
воздуха, то в комнате не будет необходимости слушать оба звука (аваз), 
потому что вибрация любого [из них] разрушает другой. А между тем, 
когда в комнате маджлиса оба участника (хар ду кас) громкими [голоса-
ми что-то] рассказывают друг другу, то тогда, если проявим внимание, 
любого [из них] будем слышать» (л. 17б).

724  Этот принцип распространялся и на церемонии у несуннитского населения Бухары. Так, прове-
дение шиитами – бухарскими иранцами своих траурных церемоний ашуро (ашури) в открытой форме 
привело, по мнению очевидцев тех событий, к столкновениям между шиитами и суннитами в январе 
1910 года. Садриддин Айни сообщал, что жители-сунниты воспринимали это событие как тамаша, и 
собирались на него как на развлечение (томоша учун, барои тамошо). Со временем эти церемонии стали 
проходить только в закрытых помещениях – в шиитских мечетях хусайнияхона либо в мехмонхона (го-
стиных) частных лиц. Подробнее о церемонии ашуро с акцентом на их музыкальную составляющую см.: 
А. Джумаев, Традиция ашуро у иранцев Бухары: источники и историко-культурный контекст // Мир 
Ислама Pax Islamica, М., 2010, № 2(5). С. 114–138. 

725  Е.Е. Романовская, Песни, записанные от Домуллы Халим Ибадова // Романовская Е.Е. Статьи 
и доклады. Записи музыкального фольклора. Составитель М.С. Ковбас. Т., 1957. С. 178–224. Статья 
Е.Е. Романовской написана в 1946 году, когда были живы многие старые мастера музыкального искус-
ства Бухары.

726  См. о нем: М. Нуриддинов, К изучению философского наследия Юсуфа Карабаги // ОНУ. № 1. 
1979. С. 58–59.

727  Текст приводится по рукописи сочинения из моего собрания. Список датируется 1223 г.х. / 1808-
09 г.н.э., переписан в Бухаре, отсутствует начало. 



328

Ил. 2. Лист (17б) из рукописи Мавлави Йусуфа Карабаги «Рисала-йи Чаманийа»
(«Трактат о цветнике»). Из собрания А.Б. Джумаева.

Утонченные и эстетизированные формы музыки культивировались 
на собраниях интеллектуалов и культурной элиты – ценителей поэзии, 
музыки, философско-назидательных сентенций (в придворных кругах, 
среди поэтов, известных музыкантов, литераторов, ученых, преподава-
телей медресе, духовного сословия, торговцев)728. Выступления хафи-

728  О маджлисах и очагах слушания классической музыки в Бухаре см.: Alexander Djumaev, The 
Shashmaqam in the Cultural Life of Bukhara: Centers of Performing and Listening from the 18th to the 



329

зов с особым (прежде всего, макомным) репертуаром на уединенных 
маджлисах проходили в мехмонхона частных лиц либо в специальных 
помещениях с наличием купола. Во второй половине XIX – первых де-
сятилетиях XX в. среди бухарской интеллектуальной элиты известно-
стью пользовались маджлисы мыслителя и просветителя Ахмада До-
ниша (1826–1897), государственного деятеля, писателя, мецената и 
покровителя искусств Мухаммада-Шарифа Садри Зийа (1867–1932) 
и других ценителей изысканных форм культурной жизни. 

В Бухаре имели место интеллектуальные беседы с толковани-
ем смыслов поэзии Бедиля (Бедилхони), степень распространения и 
условия проведения которых требуют дополнительных разысканий. 
Бедилхони сопровождались исполнением музыки высокого стиля. 
«Идейным» приверженцем Бедилхони был Абдурауф Фитрат, давший 
их глубокую художественную интерпретацию в своем небольшом сочи-
нении на эту тему729. 

Мехмонхона и маджлисы 

С музыкально-поэтическими собраниями связано развитие архи-
тектуры частных жилых построек. В этой связи в позднее время раз-
вился утонченный эстетизированный стиль в искусстве устройства 
«гостиных» (мехмонхона) – особых парадных комнат для приема 
гостей730. В Бухаре, «даже в небольших домах устраивалась высокая 
двусветная комната для приема гостей – мехмонхона, украшенная 

Beginning of the 20th Century // Maqam Traditions between Theory and Contemporary Music Making. 
Joint Symposium of the ICTM Study Groups “MAQAM” and “Music in the Arab World”, Ankara, Decem-
ber 2014. Collections of papers. / Edited by Jürgen Elsner and Gisa Jahnichen, and Cenk Güray. Istanbul, 
2016. P. 31–48. 

729  Небольшое сочинение Фитрата носит примечательное название – «Бедил (Бир мажлисда)» – 
«Бедил (На одном собрании)» (Москва, 1923; переиздание на узбекском языке в кириллице – Тошкент, 
1996). Поэты и литераторы проводили Бедилхони и в первые десятилетия советской власти в разных 
городах Узбекистана и Таджикистана.

730  Мехмонхона получила многочисленные описания в работах дореволюционных российских и, в 
особенности, советских ученых. См.: Н.А. Маев, Очерки Бухарского ханства. Спб., 1879. С. 86–87; 
И.И. Ноткин, Бухарская резьба по ганчу в работах усто Ширина Мурадова. Ташкент: Государственное 
издательство художественной литературы УзССР, 1961; П. Захидов, Ферганская роспись. Из альбома 
народного мастера Саидмахмуда Наркузиева. Ташкент: Государственное издательство художественной 
литературы УзССР, 1960; П.Ш. Захидов, О школах зодчества Узбекистана (XIX – начало XX вв.) // 
Искусство зодчих Узбекистана. Вып. IV. Т., 1969. С. 136; И.М. Азимов, Росписи Узбекистана. [Кни-
га-альбом]. Ташкент: Издательство литературы и искусства им. Гафура Гуляма, 1987. Проникновенное 
изучение мехмонхоны предпринял Л.И. Ремпель, проживавший в Бухаре со второй половины 1930-х 
гг., а затем посещавший город в составе научных экспедиций. См.: Л.И. Ремпель, Далекое и близкое. 
Страницы жизни, быта, строительного дела, ремесла и искусства Старой Бухары: Бухарские записи. 
Ташкент: Издательство литературы и искусства им. Гафура Гуляма, 1981. С. 119–120, 203–218 и др. 



330

резьбой и росписями»731. Она 
отделывалась «с большой лю-
бовью и вкусом»732. Ее отличал 
богато и красиво оформленный 
интерьер, каждая деталь которо-
го подчинялась отшлифованным 
временем традициям. Высокий 
потолок, перекрытый балками 
с яркими росписями масляны-
ми красками, токча – ниши для 
посуды и книг, стенные росписи 
с набором традиционных обра-
зов и тем (ваза с букетом цветов 
– «древо жизни», «цветущий 
сад», различные цветы, побе-
ги цветущих деревьев, фрукты и 
проч.), каллиграфические над-
писи (чаще почерком насталик) 
в верхней (фризовой) части стен 
или панно, развешенные в рам-
ках или наклеенные на стены 
кит‘а – краткие изречения в кал-

лиграфическом исполнении и т.п.733

Акустические особенности такой мехмонхоны идеально соответ-
ствовали камерному музицированию с типичным для Бухары ансамблем 
– дуэтом в составе певца с инструментом танбур и дойриста. Такой ан-
самбль исполнял репертуар Бухарского Шашмакома – классической 
музыки. Звук здесь не резонировал, как это наблюдалось в иной аку-
стической среде – в купольных помещениях хонако. Но и не терялся, не 
глох, а обретал объем, благодаря значительному воздушному простран-
ству. Многие мехмонхона имели вертикальную планировку или отлича-
лись значительной высотой. Так, например, в мехмонхоне в доме семьи 
Болтаевых, сохраняемой и в наши дни, высота достигает 4 метра 40 см 

731  И.И. Ноткин, Бухарская резьба по ганчу… С. 23.
732  Л.И. Ремпель, Из истории градостроительства на Востоке (Материалы по планировке старой 

Бухары) // Искусство зодчих Узбекистана. [Вып.] I. /Отв. редактор Г.А. Пугаченкова. Ташкент, 1962. 
С. 235.

733  О традиции кит‘а в Бухаре и Туркестане на рубеже XIX–XX в. см.: А. Джумаев, Рациональное, 
мистическое, мифопоэтическое в культуре мусульман Средней Азии и парадигмы ее развития (XIX – 
начало XX в.) // Ислам в современном мире, М., 2023. Том 19. № 2. С. 113–144.

Ил. 3. Образец кит‘а. Бухара, начало ХХ в.
Из собрания А.Б. Джумаева.



331

при длине в 8 метров и ширине 4 м 30 см.734 Такое соотношение создава-
ло «эффект» малого концертного зала с отличными акустическими дан-
ными. Здесь могли выступать и небольшие ансамбли с участием танцов-
щиц (созанда). Одно из таких выступлений, связанное с праздничным 
семейным событием в семье Болтаевых, запечатлено на фотографии из 
мехмонхоны. В нем участвует знаменитая бухарская созанда Туфахон 
(Тухфа Пинхасова, 1928–2010) со своим ансамблем. 

Ил. 4. Выступление созанда Туфахон с ансамблем в мехмонхона семьи Болтаевых. 
Бухара, 1988 г. Фото Д.А. Михайлова.

Мехмонхона своим изысканно-роскошным обликом контрастиро-
вала с внешним «обликом» дома. Обычно «гостевая комната» своей 
фасадной (внешней) стороной выходила «на улицу», и носила черты ни-

734  Дом с мехмонхона был построен в 1910 году, в эпоху эмира Абдулахад-хана, о чем сообщается 
в каллиграфической надписи стихами на отдельных панно комнаты. После первых хозяев дом принад-
лежал ремесленнику-кузнецу и музыканту-любителю, замечательному дойристу, знатоку музыкального 
фольклора Бухары и ценителю макомного искусства Уста Болта Наврузову (1904–1993). Ныне здесь 
проживает семья его сына – известного бухарского фотографа Шавката Болтаева (1957–2022). Выра-
жаю семье Болтаевых искреннюю благодарность за неизменную помощь на протяжении многих лет во 
время моих посещений Бухары. 



332

чем неприметной, глухой и как будто неказистой серой постройки. Она 
«конструировалась» из традиционной кладки обожженного кирпича 
либо из деревянного каркаса, заполненного пахсовым кирпичом и ошту-
катуренного саманной глиной. Глядя на такой дом, трудно было предста-
вить, какой изысканностью отличалось внутреннее убранство его глав-
ной комнаты – мехмонхоны735. Это вводило в заблуждение людей, не 
знакомых с традициями городской жизни в Бухаре и Туркестане. Такая 
особенность наводит на мысль о более широком и, возможно, универ-
сальном действии категории «зохир – ботин» (внешнее – внутреннее), 
относимой обычно к суфийской доктрине. 

Хонако и хонакои 

Кроме мехмонхона важной закрытой формой музицирования были 
купольные здания и прежде всего, хонако – суфийские обители. В их 
структуре, как правило, имелось купольное помещение, иногда пред-
ставляющее собой центральный купольный зал. В нем, кроме собствен-
но суфийских ритуалов (сама‘, ракс, зикр) практиковалось специальное 
пение – хонакои, приведшее к формированию отдельного исполнитель-
ского стиля. 

Таким образом, эта тема представляется особой в контексте архи-
тектурно-звукового пространства Бухары. Здания с куполами обеспе-
чивали соответствующую акустику, что вносило черты своеобразия и в 
исполнение, и в слушание музыки. Многообразные архитектурные ку-
польные сооружения – медресе с их худжрами (кельями), караван-са-

735  Такую особенность – несовпадение внешнего и внутреннего – можно наблюдать на многих при-
мерах старых построек частного жилья и в других городах Туркестана. В подтверждение приведу рассказ 
археолога М.Е. Массона о встрече в 1939 году с этнографом А.К. Писарчик: «[…] В Маргилане ей уда-
лось отыскать изумительную мехмонхону некоего Тишабая. Ему сейчас лет восемьдесят. Мехмонхону 
делали еще для его деда в начале XIX столетия. Сейчас ее расписной потолок ради строевого леса у 
старика покупает один колхоз. Сделка не состоялась. Идет торговля. Владелец требует за него 1.100 ру-
блей – колхоз дает тысячу. Антонина Константиновна тут же увлекает меня осмотреть «свое открытие». 
Несколько поворотов по кривым переулкам. Проходим через какие-то участки. Попадаем во двор со 
скромными сакельными постройками, оштукатуренными снаружи глиной [курсив мой – А.Дж.]. 
Входим через старенькую поношенную двухстворчатую резную дверь. Средних размеров комната пере-
крыта одиннадцатью балками. Старые краски чуть облупились. Но в целом изящная роспись парадного 
потолка великолепна. Это – уник! Это большая художественная ценность! Ее необходимо уберечь, во 
что бы то ни стало, от готовящейся ей участи! Волнение Антонины Константиновны передается и мне. 
Тут же сочиняю решительный текст телеграммы директору Ташкентского художественного музея Вла-
димиру Александровичу Афанасьеву. Настаиваю на приобретении потолка и немедленной высылке для 
его покупки, разборки, упаковки и отправки в Ташкент 3 000 рублей» (М.Е. Массон, Из воспоминаний 
среднеазиатского археолога. Ташкент: Издательство литературы и искусства им. Гафура Гуляма, 1976. 
С. 147–148).



333

раи, общественные бани и, в особенности, хонако–суфийские обите-
ли, – были местом традиционного музицирования. Здесь собирались 
«музыкальные гурманы», тонкие ценители и любители послушать 
особое пение. Отсюда развился целый стиль музыки, манера и техни-
ка пения с глубоким брюшным звуком (ишками) и резонированием в 
нёбной части, с широким диапазоном – «овози хонакои» (буквально: 
«купольный голос»). Музыканты этого стиля мастерски учитывали ре-
зонирующие возможности купольного помещения, которое образовы-
вало замечательный акустический эффект глубины и объемности зву-
чания. Стиль хонакои (как и песнопения одноименного наименования), 
еще известный в середине ХХ столетия в Бухаре и Самарканде, к со-
жалению, впоследствии был утрачен. Однако он повлиял на сложение 
бухарско-самаркандской школы макомного пения, представленной в 
творчестве старых мастеров (Домла Халима Ибадова, Левичи Хафиза, 
Моше Бабаханова, Гавриэля Муллокандова, Михаила Толмасова, Си-
роджа Аминова и других)736. 

Художественно-эстетическое значение старой купольной архитек-
туры осознается музыкантами и в наши дни. Мне довелось услышать 
совет узбекского музыканта-инструменталиста Тургуна Алиматова 
(1922–2008), проживавшего в Ташкенте: «Когда будете в Самаркан-
де и Бухаре, и будете смотреть памятники, включите записанные вами 
на магнитофон мои произведения, это поможет вам лучше понять их 
смысл» (персональное сообщение, 2 октября 1994 г.). Одним из ярких 
продолжателей старой школы пения и, в особенности, такого знаме-
нитого певца, как Ходжи Абдулазиз (Ходжи Бобо, 1852–1936) в наши 
дни является самаркандский певец и бастакор (сочинитель музыки в 
традиционном стиле) Фарход Халимов (род. в 1963 г. в Самарканде). 
Он не только сохраняет в своем репертуаре многие уже забытые песни 
классического (макомного) плана, но и старую манеру их исполнения. 
Для ее освоения певец тщательно изучает старые записи пения извест-
ных мастеров. Стиль пения Фархода Халимова – достаточно редкий 
в Узбекистане и Таджикистане, однако он имеет своих почитателей и 
сторонников. 

736  По этой теме см.: А.Б. Джумаев, Среднеазиатская ханака, суфийские предписания о слушании 
(сама`) и традиция духовных песнопений (хонакои) // Transoxiana. История и культура. Сборник науч-
ных статей. Ташкент, 2004. С. 314–321. 



334

Две доминанты: минарет и наккарахана 

В многообразии звуковых и собственно музыкальных феноменов в 
Бухаре были свои устойчивые, отличавшиеся неизменностью и стабиль-
ностью, доминанты. Две из них на протяжении нескольких веков вы-
ступали едва ли не самыми выразительными архитектурно-звуковыми 
символами Бухары. Они упорядочивали общее течение «мусульманской 
жизни» и приводили в подчиненное состояние все остальные ее эле-
менты и признаки. Их архитектурное оформление было рассчитано на 
звуковое доминирование в огромном пространстве города: наккарахана 
(разговорная форма – нагорахона) в структуре резиденции (Арке) эми-
ров – правителей Бухары и расположенный неподалеку от нее «боль-
шой минарет» (минораи калон). Эти уникальные архитектурные кон-
струкции образовывали два звуковых полюса, которые, соответственно, 
обозначали символ власти и государства, и символ его религии – исла-
ма737. Они непосредственно выражали – и своим архитектурным видом, 
и связанными с ними звуковыми «комплексами» – принятую в стра-
не концепцию «государства и веры» (мулк ва дин). Вокруг них и между 
ними «располагалось» огромное количество других звуковых проявле-
ний. Эти два феномена заслуживают отдельного рассмотрения, к кото-
рому мы переходим после характеристики отдельных очагов и форм бы-
тования музыки в городе.

«Большой минарет» (минораи калон) как звуковой 

полюс Бухары

В своем сочинении «О достоинствах города Бухары» Сайидои На-
сафи так говорит о минарете, несомненно, имея в виду главный минарет 
города – минораи калон 738:

Шариат аз Бухоро ёфт айин,
Минораи у сутуни хонаи дин.
Из Бухары шариат получил установление, 
А ее минарет стал опорой здания веры. 

737 О.А. Соловьева, рассматривая «символы власти» в Бухарском эмирате, выделяет «звуковые 
символические знаки власти» и ансамбль нагорахона в Арке. См.: О.А.Соловьева, Лики власти Бла-
городной Бухары. СПб.: Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера), 2002. 
С. 131. 

738  Саидои Насафи, Куллийат-и асар (Полное собрание сочинений). Научно-критический текст и 
исследование памятника Джобулко Додалишоева. Душанбе: Издательство «Дониш», 1990. С. 29.



335

Самый известный минарет Бухары – величественный739 минораи 
калон («Большой минарет»). Он принадлежит к памятникам караха-
нидской эпохи и был построен в 521 г.х./ 1127 г.н.э. караханидским пра-
вителем Арсланом Мухаммад-ханом. Это один из немногих минаретов 
домонгольской эпохи в Средней Азии. Его высота, согласно последним 
измерениям, – 52 метра. Советскими учеными была дана его визуаль-
но-пространственная характеристика: «Первенствующая роль мина-
рета в общем облике Бухары неоспорима; в течение восьми столетий, 
видимый в любом месте города и далеко за его пределами, он служил 
основной организующей вертикалью в силуэте Бухары»740. В контексте 
нашей статьи к этой характеристике следует добавить, что минарет был 
также важнейшим звуковым символом Бухары, организующим сакраль-
ное звуковое пространство мусульманского города. 

Жизнь Бухары, как и других городов по всему мусульманскому миру, 
начиналась с утреннего намаза бомдод. Считалось, что он самый важный 
и значимый, и даже бухарские правители не могли его игнорировать. 
Первым призыв к намазу возглашал придворный муэдзин бухарского 
эмира. Его голос отличался особой звучностью и силой. По сообщению 
М.С. Андреева и О.Д. Чехович, опиравшихся на этнографические дан-
ные (устные свидетельства жителей Бухары, возможно, легендарного 
характера), «Голос у муэдзина эмира был такой, что якобы был слышен 
на расстоянии одного «фарсаха» (около 8 км)»741. Вслед затем азан (по 
свидетельству современников) провозглашался хором из нескольких му-
эдзинов из открытой галереи минарета, либо с его крыши. Интересно, 
что приблизительно на это же расстояние был слышен и голос придвор-
ного певца Левичи Хафиза (Леви Бабахана, 1873–1926). По словам 
Ари Бабаханова, внука Левичи Хафиза, когда он пел в эмирском дворце 
Ситораи Мохи Хосса, его голос был слышен в Бухаре742. 

В Бухаре призыв к молитве имел свои локальные особенности, 
характерные только для этого города. Они были обусловлены особен-
ностями музыкального стиля Бухары, с присущей ему мелодической 
развернутостью, распевностью, наличием тесной связи с вокальной 
традицией макомного искусства. В Бухаре в прошлом, как и в наши дни, 

739  Такой эпитет дал минарету искусствовед Борис Денике. См.: Б. Денике, Искусство Средней Азии. 
Предисловие проф. И.Н.Бороздина. М.: Центральное издательство народов СССР, 1927. С. 14.

740  Г. Пугаченкова, Л. Ремпель, Бухара (Узбекистан). М.: Издательство Академии архитектуры 
СССР, 1949. С. 14. 

741  М.С. Андреев, О.Д. Чехович, Арк (Кремль) Бухары в конце XIX–начале XX вв. Душанбе: Изда-
тельство «Дониш», 1972. С. 26.

742  Свое мнение о голосе Левичи Хафиза Ари Мошеевич Бабаханов, знаток Бухарского Шашмакома 
и инструменталист-виртуоз сообщил мне в марте 2002 г. 



336

азан основывался на том или ином ладе-макоме из Бухарского Шашма-
кома743. Бухарцы любили красивое пение, и эта привязанность распро-
странялась на азан. Азан воспринимался не только как обязательный 
рутинный «сигнал» функционального назначения – к молитве, началу 
дня и дневной активности, как временное членение суток, но и как му-
зыкальное начало. Этим объясняется то поэтическое отношение к азану, 
которое было выражено в устной и письменной художественной литера-
туре Бухары, в особенности, в поэзии. Упоминавшийся бухарский поэт 
Сайидои Насафи сравнивает голос муэдзина с пением соловья, который 
обучился этому у муэдзина744:

Имоми у буд маъсум чун гул,
Муаззинро мурид овози булбул.
Имам его был целомудренным как цветок,
Учеником муэдзина был голос соловья. 

Бухарский азан, как и чтение Корана в Бухаре, стал символом особо-
го, так называемого «бухарского стиля». Он распространялся по террито-
рии Средней Азии, в том числе в степных районах, благодаря выпускникам 
бухарского медресе Мир-и Араб. Медресе готовило кадры религиозных 
служителей для всей Центральной Азии, Кавказа, Поволжья и других 
регионов мусульманского мира. Это медресе (построено в 942/1535-36 
г.), как известно, является частью архитектурного ансамбля, включаю-
щего масджиди калон («Большую мечеть») и упомянутый минораи калон 
(«Большой минарет»). С момента основания и в течение последующих 
веков, и в советское время медресе не закрывалось. Бухарский стиль чте-
ния сакральных текстов считался особым и изысканным, что подтвержда-
лось его необыкновенной напевностью, гибкостью мелодической линии и 
красотой интонаций. Именно в таких качествах этот стиль воспринимался 
слушателями, а для степных регионов он представлялся рафинированным 
и аристократическим. Такое восприятие бухарского азана и чтения Корана 
мы находим в известном романе «Путь Абая» казахского советского писа-
теля Мухтара Ауэзова (1897–1961)745. 

Очевидно, что интонирование азана не исчерпывалось только лишь 
упомянутым стилем – с широким распевом и большим диапазоном. В 

743  Пример подобного макомного распева в азане представлен, в частности, в записи на компакт-
диске. См.: Bukhara Musical Crossroads of Asia. 1991. Smithsonian / Folkways Recordings, CD SF 40050. 
Recorded, compiled and annotated by Ted Levin and Otanazar Matyakubov.

744  Саидои Насафи, Куллийат-и асар… С. 26.
745  М. Ауэзов, Путь Абая. Роман-эпопея в двух томах. Том первый. Абай. М., 1971. С. 143, 195.



337

Бухаре существовали разные виды интонирования азана, и в том числе 
такой, который представлял собой некую альтернативу или оппозицию 
по отношению к первому, будучи определенно каноническим ислам-
ским типом. Подобный азан был записан на слух в европейской нотной 
 системе русским советским композитором и музыкальным этнографом 
В.А. Успенским (1879–1949) в Старой Бухаре в 1923 году746. В сравне-
нии с рассмотренным выше типом азана он отличался очень строгим от-
ношением к музыкальным средствам выразительности, интонационной 
сухостью и речитативно-декламационным характером747. 

Ил. 5. Нотная запись азана В.А. Успенского. Старая Бухара, 1923 г. Автограф
в Российском национальном музее музыки. Москва.

Образно говоря, в Бухаре, как только замолкал муэдзин и закан-
чивался намаз, – начинал петь певец (хафиз). Эти две фигуры (муэд-
зин, хафиз-чтец Корана и хафиз-певец, исполнявший классический 
макомный репертуар) нередко совмещались в одном лице, и искусство 
муэдзина, как это было показано на примере поэзии Сайидои Насафи, 
сравнивалось с пением соловья748. Этот же образ применялся в Бухаре 
(и по всему мусульманскому Востоку) как одна из высоких эстетических 
характеристик певца. 

746  Нотная запись азана выполненная В.А. Успенским хранится в Российском национальном музее 
музыки в фонде музыковеда В.М. Беляева: Ф.340/1453. Успенский В.А. «Запись возгласа муэдзина». 
[Музыкальная рукопись]. Старая Бухара. 1923 г. марта 6. Авт. 1 л. 

747  Запись азана В.А. Успенского получила описание в исследовании В.М. Беляева «Очерки раз-
вития музыкальной культуры на территории Узбекистана с древнейших времен» (работа не 
опубликована; рукописи хранятся в архиве Беляева в Москве и в Институте искусствознания АН РУз в 
Ташкенте). 

748  Саидои Насафи, Куллийат-и асар… С. 26.



338

Наккарахана (нагорахона) – полюс музыки и власти

Другим важнейшим архитектурно-звуковым полюсом выступал в 
Бухаре ансамбль ударных и духовных инструментов, который получил 
название по месту своего размещения – наккарахана (в обиходе – на-
горахона). Это слово приобрело два основных взаимосвязанных значе-
ния: 1) помещение над парадным входом, над воротами («надвратное 
помещение») Арка – резиденции бухарских правителей, где размеща-
лись музыканты со своими инструментами; 2) собственно государствен-
ный ансамбль особой музыки, исполнявший специальные виды музыки 
(в первую очередь, военную) и подававший различные официальные 
сигналы. Фактически нагорахона образовывала отдельную структуру, 
под которой понималась и специальное помещение (галерея открытого 
типа) в дворцовой архитектуре бухарского Арка749, и соответствующий 
ансамбль церемониальной музыки, выполнявший функции, так сказать, 
носителя государственной звуковой символики.

Помещение наккарахана над воротами бухарского Арка было построе-
но при Абдулазиз-хане б. Саййиде Мухаммаде Надр-хане (1645–1680)750. 
Позже, при Субхан Кули-хане (ум. в 1114/1702 г.) оно, по-видимому, было 
реконструировано или перестроено. В XVIII в. наккарахана числилась по 
ведомству (дивану) конюшей части (сайис-хана), где велся учет барабанов, 
барабанных палочек и т.п.751 Штат музыкантов нагорахоны (сурнайчи, на-
горачи, карнайчи) в Бухаре, также как в бекствах Бухарского ханства, в 
Коканде и Хиве, содержался из государственного бюджета.

Нагорахона представляла собой трехэтажное строение с открытой га-
лереей, которая собственно и называлась нагорахона, так как именно там 
располагались музыканты со своими ударными инструментами – нагора. 
Там же они хранили их в специальной комнате (другие инструменты уно-
сили с собой). Музыканты приходили сюда из своего квартала (гузара), 
известного как «Нагорачи» или (как сообщалось в исследованиях О.А.

749  Мы не рассматриваем нагорахона в других городах Бухарского эмирата, в столицах его различ-
ных бекств. Хотя и там существовали свои архитектурные типы нагорахона. 

750  Исторические сведения о нагорахона приводят М.С. Андреев и О.Д. Чехович, опираясь, в част-
ности, на сочинение «Тахкикоти арки Бухоро», написанное Насир-ханом, сыном Музаффар-хана в 1921 
г. См.: М.С. Андреев, О.Д. Чехович, Арк (Кремль) Бухары в конце XIX–начале XX вв. Душанбе: Изда-
тельство «Дониш», 1972. С. 14. Здесь же подробный план нагорахоны, сведения о составе ансамбля, 
инструментах и т.п. (см. С. 26-27). См. также об устройстве нагорахона: Г. Пугаченкова, Л. Ремпель, 
Бухара (Узбекистан). М.: Издательство Академии архитектуры СССР, 1949. С. 8. 

751  Мирза Бади‘– диван, Маджма‘ ал-аркам («Предписания фиска»). (Приемы документации в Бу-
харе XVIII в.). Факсимиле рукописи. Введение, перевод, примечания и приложения А.Б.Вильдановой. 
М.: Издательство «Наука», Главная редакция восточной литературы, 1981. С. 94.



339

Сухаревой) «Кучаи нагорачихо»752. Здесь, согласно данным исследова-
тельницы, проживали преимущественно (40 домов) музыканты, которые 
обслуживали различные семейные мероприятия и события у населения 
города. «Некоторые музыканты состояли на службе в арке. При каких-ни-
будь событиях или в праздники они играли в помещении над воротами 
арки Арка, называемом «нагорахона». Оркестр, игравший там, состоял 
из 8 барабанщиков и 8 флейтистов. Во время месячного поста (руза) они 
играли несколько раз в течение ночи (от полночи до рассвета). Население 
Бухары по характеру музыки определяло, близок ли рассвет. Не проспать 
этот момент было очень важно, чтобы успеть подкрепиться, так как с на-
ступлением рассвета вступал в силу запрет на еду и питье»753. 

Ил. 6. Нагорахона над воротами Арка. Фото из собрания Бухарского государственного 
архитектурно-художественного музея-заповедника.

Нагорахона выполняла самые разнообразные музыкально-сигналь-
ные, по сути, церемониальные функции, связанные с государственной 

752  О.А. Сухарева, Квартальная община позднефеодального города Бухары (в связи с историей 
кварталов). М.: Издательство «Наука», Главная редакция восточной литературы, 1976. С. 137.

753  О.А. Сухарева, Квартальная община позднефеодального города Бухары… С. 137. По сведениям 
Л.И. Ремпеля более позднего времени, в гузаре «Нагорачи» проживало до 30 барабанщиков. См.: Л.И. 
Ремпель, Далекое и близкое. Страницы жизни, быта, строительного дела, ремесла и искусства Старой 
Бухары: Бухарские записи. Ташкент: Издательство литературы и искусства им. Гафура Гуляма, 1981. С. 
48. Здесь же о нагорахона. С. 66, 80. 



340

и общественной жизнью, с официальными действиями правителя – его 
официальным вступлением во власть754, отъездами и приездами в го-
род, праздниками и праздничными событиями, парадами, публичными 
казнями, выдачей жалования, иными официальными событиями в Арке 
и государстве. Для каждого случая существовали свои отдельные (раз-
личные) ритмические сигналы и музыкальные «пьесы», восстановить 
звучание которых в настоящее время не представляется возможным, 
ввиду их недостаточной изученности. Очевидно, что столь важная го-
сударственная функция нагорахоны, как и ее основного инструмента – 
нагоры, влияла на их восприятие – мифопоэтическую интерпретацию 
как символов неумолимого космоса, вселенной (гардун, фалак), рока755. 
Но в реальности нагора и большой барабан (кус, курке) осознавались в 
позднесредневековой Средней Азии как символы шахской власти (на-
вбат-и шахиншахи)756.

Особое значение имела нагорахона в период наступления священ-
ного месяца рамазан. Сама процедура участия музыкантов нагорахоны в 
этом событии, по воспоминаниям Садриддина Айни, была строго регла-
ментирована и подчинялась решению Верховного судьи Бухары. «По-
мощник раиса, услышав его решение [т.е. решение Верховного судьи, 
полученное путем распроса муфтиев и свидетелей о начале рамазана – 
А.Дж.], направлялся к мосту в Арк и давал знак бить в барабаны бара-
банщикам, уже сидящим над воротами Арка в специальной комнате, с 
палочками в руках и с барабанами, на которые туго натянута разогретая 
кожа. Те одновременно начинали бить в десять-двенадцать барабанчи-
ков и в огромный барабан. 

Таким способом население города официально оповещалось, что на 
следующий день наступает рамазан. Помощник раиса выплачивал «бес-
пристрастным свидетелям» по два тенге за их «службу» и с благодарно-
стью отпускал их»757. 

754  Так, при восшествии на трон Абдулахад-хана в 1885 году в нагорахоне игра на ударных и духовых 
инструментах продолжалась в течение «трех дней и трех ночей». См.: Салимбек Мирза, Тарих-и Сали-
ми (источник по истории Бухарского эмирата). Перевод с персидского, вводная статья и примечания: 
Н.К. Норкулов. Редактор перевода: А.К. Арендс. Предисловие, редактор введения и примечаний: А.С. 
Сагдуллаев. Ташкент: “Akademiya”, 2009. С. 82. 

755  Cуществует огромное количество поэтических и прозаических строк на эту тему на персидском и 
тюркском языках.

756  См., например: Самария, сочинение Абу-Тахир-Ходжи. Таджикский текст, подготовленный к пе-
чати Н.И. Веселовским, С предисловием и приложением рисунков. СПб.: Типо-литография И. Бора-
ганского и К, 1904. С. 43.

757  Садриддин Айни, Воспоминания. Перевод с таджикского А. Розенфельд. Издание подготовили: 
А. Розенфельд, А.А. Семенов, И.А. Кисляков, А.Н. Болдырев. М.– Л.: Издательство Академии наук 
СССР, 1960. С. 815.



341

Таким образом, основная функция нагорахона в Бухаре, как и в це-
лом ряде столичных городов мусульманского мира, заключалась в выра-
жении и утверждении присутствия официальной государственной вла-
сти, осуществляемой правящим амиром, султаном либо иным по рангу 
правителем. Неслучайно в прошлом нагорахона выполняла важную 
роль в качестве одного из символов власти, наряду с хутбой и чеканом 
монеты с именем правителя758. Сходную по своей основной идее архитек-
турную структуру мы видим в архитектурном комплексе у Шах-Джахана 
(1628–1658) в Агре, причем построенную в одну эпоху с появлением 
нагорахоны в Бухаре. В наубат или наккарахана в Агре также исполня-
лась церемониальная музыка, и одновременно – это строение служило 
одним из входов в помещение для общественных аудиенций759. 

Ил.7. Наккарахана Шах-Джахана в Агре. Фото А.Б. Джумаева. 2008 г.

758  Этот символ власти выражался понятием пандж навбат (возможный перевод: «пять (музыкальных) 
салютов»), и тот, кто осмеливался пробить «пятикратный салют» (в прошлом – привилегия халифов), 
«заявлял» о захвате и узурпации власти. «Отбитие пятикратного навбата, – пишет автор «Гийас ал-лу-
гат», – это заявление о высоком положении и царствовании» (Гийас ад-Дин Мухаммад Рампури, Гийас 
ал-лугат. Канпур: Матба‘-йи Раззаки, 1323/1905. С. 103. Здесь же подробно о пандж навбат на с. 102). 

759  Y.D. Sharma, Delhi and its neighbourhood. New Delhi: Published by the Director General Archae-
ological Survey of India, 2001. P. 44.



342

Аналогичное значение имела наккараха (или навбатхана), по сведе-
ниям из «Айин-и Акбари», при дворе Акбара760; свои особенности были 
у наккарахане в Тегеране761, Исфахане762 и других городах Ирана в мир-
ное время, в период войн и завоевательных походов763.

Вместе с тем, кроме рассмотренных выше функций нагорахоны, не-
обходимо остановиться на ее фактически неизвестной или малоизвестной 
функции. Речь идет о сохранении в пределах нагорахоны одной из форм 
бытования макомата в Бухаре. Наши представлении о придворной ма-
комной традиции в Бухаре в основном связаны с ансамблем высокопро-
фессиональных музыкантов – певцов и инструменталистов, исполняв-
ших Шашмаком в приемных залах и покоях последних бухарских эмиров, 
либо в мехмонхона на маджлисах просвещенной бухарской знати. Од-
нако некоторые факты говорят о существовании другой ветви макомов, 
которая исполнялась с открытой площадки над воротами Арка, из наго-
рахона. Вопрос этот применительно к Средней Азии еще не изучен764. 

Приведу два интересных документа, подтверждающих существова-
ние макомной традиции в исполнении ансамбля нагорахона, то есть в 
инструментальной, очевидно, сурнайной версии. 

О принадлежности некоторой части михтаров-сурнайчи – руководи-
телей нагорахона позднего периода к дворцовой традиции макомного ис-
полнительства свидетельствует письменный источник на персидско-тад-
жикском языке – «Марсийа и хронограмма на смерть михтара Навруза 

760  Ценные сведения о наккарахана при падишахе Акбаре, составе инструментов и исполняемых 
мелодиях даются в историческом сочинении XVI в. «Акбар-наме» (или «Айин-и Акбари»). См.: Абул Фазл 
Аллами. Акбар-наме. Книга вторая. Отв. редактор В.В. Гаврилов. Самара: Издательский дом «Агни», 
2005. С. 320, 321, 324-325. Cм. также об этой наккарахана: Flora Reis. Styles of the sahnai in Recent Dec-
ades: From naubat to gayaki ang // Yearbook for Traditional Music. Vol. 27. New York, 1995. P. 52-75. 

761  Loeb D. Laurence, The Jewish Musician and the Music of Fars // Asian Music. IV-1. 1972: Near 
East-Turkestan Issue. 1972. P. 5-6.

762  Е. Белозерский, Письма из Персии от Баку до Испагани 1885–86 гг. // Сборник географиче-
ских, топографических и статистических материалов по Азии. Выпуск XXV. Издание Военно-ученого 
Комитета Главного Штаба. СПб.: Военная типография, 1887. С. 31–32.

763  См.: Мирза Мухаммад-Махди-хан бин Мухаммад Насир Астарабади [XVIII в.], Тарих-и Джа-
ханкушаи Надири. Бомбей: Шах Фатх ал-Карим, 1309/1891. С. 296. Наккарахана, как исторический 
анахронизм, предстает в описании цитируемого нами Е. Белозерского: «Здесь же нужно упомянуть о 
воротах, ведущих в Базар Кайзерие – Царский базар. С двух сторон есть павильончики, называемые 
Накарэханэ, дом древней персидской музыки, которая, впрочем, и теперь еще играет по вечерам, чтобы 
поддержать предание, и состоит из больших барабанов, длинной трубы – кярна, из маленького духового 
инструмента, похожего на флейту с грубым тембром, сорна. Над воротами портрет шаха Аббаса и три 
окна, находящиеся в комнате даруги, который заведует базарами и ночью совершает обход по городу» 
(Е. Белозерский, Письма из Персии… С. 31–32).

764  В статье, опубликованной британским этномузыковедом Джоном Бейли, этот вопрос рассмотрен 
применительно к поздней наккарахана в Герате. См.: John Baily, A Description of the Naqqarakhana of 
Herat, Afghanistan // Asian Music. Vol. XI – 2. New York, 1980. Р. 1–10.



343

Баки» («Марсийа ва тарих-и вафат-и михтар-и Навруз-и Баки»)765. Он 
написан в форме пространной поэтической элегии-маснави (из 48 бей-
тов) Хатифом, судя по хронограмме-тариху, поэтом XVII века. По наше-
му мнению (которое необходимо уточнить), хронограмма, заключенная 
в последнем бейте, дает число 1071 г.х., что соответствует 1660-61 г.н.э. 

«Марсийа» содержит ряд научных терминов и понятий. Она начина-
ется с описания скорби «небесного музыканта» Зухры и планеты Юпи-
тера, что символизирует собой высшее проявление скорби в отношении 
земных музыкантов:

Эй, дариғо, муғаннии даврон
Рафт аз олами фано ба джинон.
Зуҳра дар осмон сиёҳ пушид,
Заҳр Ноҳид ва Муштари нушид.
О горе, музыкант эпохи
Ушел из тленного мира в рай.
Зухра на небе оделась в черное,
Выпили яд (от горя) Венера и Юпитер.

Покойный михтар назван в сочинении «устадом музыкальной нау-
ки» (устад-и ‘илм-и мусики), а среди исполняемых им сочинений упо-
мянут, в частности, «Савт-и ‘Уззал». Эпитеты в его адрес говорят о том, 
что он был в равной степени мастерства исполнителем на нае и сурнае: 

Лаҳни Довуд дошт андар най,
Сури маҳшар дамида аз сурнай.
На нае он играл мелодию Давуда,
А из сурная выдувал [звуки] трубы страшного суда.

Таким образом, текст «Марсийа» подтверждает, что Навруз Баки, 
музыкант XVII века, был михтаром – исполнителем на нае и сурнае в 
придворном ансамбле нагорахона. И данный ансамбль исполнял инстру-
ментальные версии макомов. Упомянутое сочинение «Савт-и ‘Уззал» 
также подтверждает принадлежность михтара Навруза Баки к бухар-
ской макомной традиции. 

Еще одно свидетельство, связанное с макомной традицией в нагора-
хона, содержится в бухарском «Трактате о музыке» Муса Ходжа Турки-
стани. Рукопись хранится в ИВ АН РУз (№ 7074, лл.1б-14б) и датируется 
1297 г.х./ 1879-80 г. Этот источник, упоминавшийся у ряда исследова-

765  Марсийа занимает два листа в сборной рукописи № 7005 (л. 209а–209б) Института востокове-
дения им. Беруни АНРУз.



344

телей Шашмакома (И.Р. Раджабов, А. Раджабов, О. Матякубов и др.), 
представляет собой трактат-байаз. Он содержит краткие сведения о про-
исхождении каждого из шести макомов (в соответствии с миссией проро-
ков) и поэтические тексты к ним. В конце рукописи говорится следующее 
(л. 14б): «Этот «Трактат по музыке» составлен в память о Шахи Мардан-
куле мехтаре. Составитель этого Трактата Муса Ходжа Туркистани, 1297 
год хиджры [1879 г.н.э.]». Шахи Марданкула уже не было в живых к мо-
менту составления трактата. По-видимому, эта дата (1879 г.) является да-
той его смерти. Содержание трактата позволяет предполагать, что Шахи 
Марданкул михтар, которому он был посвящен и, следовательно, пред-
назначен для практического использования, будучи известным михтаром, 
принадлежал также к макомной исполнительской традиции. 

В рукописных полевых материалах музыковеда Махмуда Ахмедова 
нами обнаружено свидетельство о том, что Михтар Шахи Марданкул яв-
лялся учителем бухарского михтара – Мехтара Камола или Камол мих-
тара766. Последний родился приблизительно в 1835 и умер в Бухаре в 
возрасте 60-ти лет в 1915 или 1916 году. По сведениям, собранным М. 
Ахмедовым в 1950-е годы в Бухаре у известного мехтара Дониёра Шох-
суворова и других музыкантов, Мехтар Камол в детские годы обучался 
у Шохи Марданкула (встречаемая форма – Шохи Мардон Кул) игре на 
сурнае767. О Шахи Марданкуле, авторе музыкального сочинения под на-
званием «Рок», умершем в Бухаре в 1900 г., упоминает Абдурауф Фитрат.

Сведения из этих двух приведенных источников могут быть допол-
нены данными востоковедов. Имеются ценные свидетельства А.А.Семе-
нова, который, будучи крупным чиновником царской администрации, до 
революции несколько раз посещал старую Бухару, останавливался там 
и встречался с эмиром. Семенов не указывает источник своих данных, 
скорее всего – это его личные наблюдения. Так, в своей работе «К исто-
рии узбекской классической музыки» ученый сообщает: «При династии 
мангытов, в XIX в., классические макомы исполнялись лишь в Бухаре, 
да и то тогда, когда эмир жил в цитадели (арке) столицы. Оркестр играл 
макомы в наккораханэ, на большой террасе, выходившей на Регистан 
(площадь перед цитаделью) ежедневно от «намаз-и-аср» до – «намаз-и 
шам», т.е. с 2-х часов дня до захода солнца. За это время исполнялся 
один маком и при том только в инструментальной аранжировке.

766  Об этом музыканте сообщается в работах отдельных музыковедов. См.: Н. Нурджанов, Теа-
тральная и музыкальная жизнь столицы государства Саманидов (XIX-XX вв.). Душанбе: «Матбуот», 
2001. С. 166; Ф. Тураев, Бухоро муғаннийлари (Бухоро хонанда, созанда, бастакор ва мусиқашунослари 
ҳаёти ва ижоди ҳақида мухтасар маълумотнома). Ташкент: Ўзбекистон Республикаси Фанлар академия-
си «ФАН» нашриёти, 2008. С. 35-36.

767  Махмуд Ахмедов, [Полевые записи 1957-1958 гг.]. Тетрадь № 2. Самарканд. Рукопись-авто-
граф. Хранится в архиве А.Б. Джумаева. С. 6, 14-16, 17, 20.



345

То же самое наблюдалось до последнего времени и в Иране, где тот 
же термин «наккораханэ» обозначает небольшое помещение над город-
скими и дворцовыми воротами. Пять раз в день там играла музыка, при-
меняясь уже очевидно, к ритуальным целям, к пяти ежедневным, обяза-
тельным для мусульманина, молитвам»768. 

Данный текст повторяется и в другой работе Семенова – «Класси-
ческая музыка Узбекистана и ее терминология», где к нему добавлено 
следующее: «Причем каждый раз исполнялся один макам, так что в те-
чение шести дней заканчивалось исполнение всех шести макамов позд-
нейшей Бухарской классической музыки. Вокальные части макамов за-
менялись в этом случае их инструментальным исполнением»769.

Таким образом, подытоживая рассмотрение, следует поставить во-
прос о существовании целого пласта музыки – отдельной макомной тра-
диции в ее инструментальной версии, отличной от дворцовой макомной 
традиции, исполняемой внутри помещений. Дальнейшее исследование 
этой ветви бухарских макомов может привести к интересным результа-
там, которые позволят изменить наше представление о путях развития и 
формах бытования Шашмакома в Бухаре. 

В контексте нашей статьи можно говорить о пересечении в откры-
том звуковом пространстве города трех важнейших комплексов – куль-
тового религиозного (азан), официального церемониального (нагора-
хона) и светского эстетизированного, представленного многообразием 
музыкальных форм и жанров в общественной и частной жизни горожан, 
и инструментальными версиями макомов нагорахона. Очевидно, что на 
формирование архитектурной и звуковой среды Бухары, характер и осо-
бенности ее музыки влияли различные факторы. В том числе и фактор 
окружающего природного ландшафта, климатических условий. Оче-
видно, что градостроительная планировка, архитектурно-строительная 
практика порождали характерную типологию жилых и общественных 
зданий, к которым «привязывались» различные музыкальные фено-
мены. Можно утверждать, что и архитектурные типы, и их музыкаль-
но-звуковые символы прочно закреплялись в сознании горожан, вызы-
вая устойчивые эмоционально-эстетические переживания.

768  А.А. Семенов, К истории узбекской классической музыки // Литература и искусство Узбекиста-
на. 1938. № 3. 

769  А.А. Семенов, Классическая музыка Узбекистана и ее терминология. Рукопись Библиотеки Ин-
ститута искусствознания АН РУз, С-30, Инв. 33, № 108/1. Т., 1939. С. 6. Об игре музыкантов в наго-
рахона упоминает Л.И. Ремпель, применяя важный термин фасль, но не ссылаясь на источник своих 
сведений: «Утром и вечером в айване над Арком играл оркестр (фасль)». См.: Ремпель Л.И. Далекое и 
близкое. Страницы жизни, быта, строительного дела, ремесла и искусства Старой Бухары: Бухарские 
записи. Ташкент: Издательство литературы и искусства им. Гафура Гуляма, 1981. С. 66. 



346

Мавлюда Аббасова-Юсупова (Ташкент - Самарканд)

«НОВЫЕ ГОРОДА» ФЕРГАНСКОЙ ДОЛИНЫ 
НА РУБЕЖЕ XIX-XX ВВ.:

ОСОБЕННОСТИ ГРАДОСТРОИТЕЛЬСТВА И АРХИТЕКТУРЫ

На территории Узбекистана, расположенного в ядре Централь-
ной Азии, издревле проходил Великий Шелковый Путь, вдоль кото-
рого сложились крупные, всемирно известные средневековые торго-
во-ремесленные и культурные центры с великолепной традиционной 
архитектурой. В период позднего средневековья на территории Узбе-
кистана сложились три крупных ханства – Бухарское, Хивинское и 
Кокандское. Последнее занимало территорию Ферганской долины и 
просуществовало до 1876 г. – до завоевания его земель Российской 
империей.

В данной статье освещен поздний период развития градостроитель-
ства и архитектуры Узбекистана, когда на рубеже XIX-XX вв. путем вза-
имовлияния и синтеза местной и привнесенной россиянами европейско-
го типа строительной культуры, здесь начали складываться современные 
градостроительство и архитектура, получившие импульс к последующе-
му развитию на будущее столетие. В частности, анализируется эволюция 
архитектурных стилей памятников: от псевдоклассического до модерна, 
классифицируются типы зданий, согласно их функциям, а также особен-
ности и механизм взаимовлияний привнесенной архитектуры европей-
ского типа и местного позднесредневекового традиционного зодчества. 
Также выявлены место и характер развития ряда типов зданий в после-
дующей советской архитектуре Узбекистана ХХ столетия.

В последней трети XIX века на завоёванной территории Централь-
ной Азии, именовавшейся тогда Туркестанским Краем, было образован-
но Туркестанское генерал-губернаторство. Вскоре здесь развернулось 
новое широкомасштабное строительство. При крупных азиатских го-
родах, ставших теперь уездными и областными центрами, возникли об-
ширные районы европейского типа. Их называли так же, как и старый 
город, но с определением «новый» или «русский». Например, Новый 
Ташкент, Русский Самарканд и Новый Андижан и т.д. 



347

Со строительством в Средней Азии железной дороги, соединившей 
в начале ХХ в. Туркестан и, в частности, территорию нынешнего Узбе-
кистана с Россией, более интенсивным стал товарообмен между ними; 
ввоз сюда передовых технологий и промышленного оборудования; при-
ток иностранного капитала и др. Торгово-промышленный подъем обу-
словил начало капиталистического развития в Туркестанском крае и со-
ответствующую этой формации застройку городов. 

Рассмотрим основные тенденции развития, механизм взаимовли-
яний и европейских инноваций в архитектуре Узбекистана на примере 
Ферганской долины – наиболее крупного региона, шире других охва-
ченного в этот период русским строительством770. 

Основными из предшествующих исследований по данной теме яв-
ляются статьи Г.М. Чаброва771 и В.Л. Ворониной772, где рассмотрен ряд 
аспектов градостроительства европейского типа конца XIX-начала XX 
вв. в Центральной Азии. Более полно искомая тема освещена в моно-
графии В.А. Нильсена «У истоков современного градостроительства 
Узбекистана»773, где обобщен материал по колониальной архитектуре 
и градостроительству всей Республики. Наши исследования застройки 
шести «новых городов» Ферганской долины, с привлечением новых дан-
ных полевых исследований и материалов ряда архивов Узбекистана и 
России, позволили более тщательно, углубленно и всесторонне рассмо-
треть особенности их градостроительства и архитектуры, выявить меха-
низм инноваций и взаимовлияний местной – азиатской и привнесенной 
– европейского типа архитектуры774.

Градостроительство. На территории Ферганской долины775 в пери-
од позднего средневековья было основано крупное Кокандское ханство 

770  Сюда же мы причислим и ныне киргизский город Ош, который в рассматриваемое время входил 
в состав Ферганской области. 

771  Г.Н. Чабров, Из истории города Ферганы. Сб. тр. САГУ. Вып. 13. 1953. С. 55-65; Он же,  Русские 
архитекторы дореволюционного Туркестана // Архитектурное наследие Узбекистана. Ташкент, 1960. С. 
221-243. 

772  В.Л. Воронина, Деятельность русских градостроителей в Туркестане во второй половине XIX в. 
// Архитектурное наследие. № 25. М.: Сб. ЦНИИТИА, 1976. С. 79-84.

773  В.А. Нильсен, У истоков современного градостроительства Узбекистана (ХIХ - начало XX вв.). 
Т., 1988.

774  М.А Юсупова, Полвека трансформации архитектуры Узбекистана. Ташкент-Алматы, 2005; M.A. 
Yusupova, Characteristics of the colonial town planning in «European cities» of Fergana valley (end of 19th 
– beginning of 20th centuries) // BULLETIN of L.N. Gumilyov Eurasian National University. Technical 
sciences and technology Series. №2 (127)/2019. Nur-Sultan, 2019. C.100-107 http://bultech.enu.kz/
storage/2(127)/Yusupova.pdf

775  Ферганская долина расположена большей частью на востоке современной Республики Узбеки-
стан, и ныне включает Ферганскую, Андижанскую и Наманганскую административные области этой 
страны. Остальная небольшая территория долины находится в пределах нынешних Республик Таджи-
кистан и Кыргызстан. 



348

со столицей в г. Коканде. На востоке оно граничило с Кашгаром, через 
который по торговым путям, проложенным издревле – еще во време-
на Великого Шелкового пути, осуществлялась активная международ-
ная торговля и товарообмен между странами Средней Азии и Китаем. 
Поэтому базар Коканда был вторым по величине в Центральной Азии, 
после Бухарского. Город Коканд являлся торговым перевалочным пун-
ктом и поэтому здесь во времена ханства и позднее – в колониальный 
период официально существовала таможня776. Кокандское ханство про-
существовало до 1876 года, до времени завоевания ее земель царской 
Россией. Высочайшим повелением на ее территории была образована 
Ферганская область с военным губернатором во главе777. Бывшие бек-
ства – административные уделы ханства были преобразованы в уезды 
этой крупной области. Шесть древних городов долины – Коканд, Анди-
жан, Наманган, Маргилан, Ош и Чуст, которые прежде являлись цен-
трами бекств, теперь стали центрами уездов. При этих средневековых 
городах778 в конце XIX в. были выстроены «русские» или «новые» части, 
с соответствующим градостроительством и архитектурой европейского 
типа. Впоследствии небольшой Чустский уезд присоединили к Наман-
ганскому, и город Чуст, потеряв уездное значение, не получил ощути-
мого развития новой архитектуры. Европейская часть при средневе-
ковом городе Маргилане, заложенная завоевателем долины и первым 
военным губернатором Ферганской области – генералом Михаилом 
Скобелевым, также не получила развития, так как, по ряду причин779, 
строительство «нового» города было перенесено к югу от средневеково-
го Маргилана на 8,5 км. Там был выстроен отдельно стоящий город Но-
вый Маргилан (ныне г. Фергана), ставший военно-административным 
центром Ферганской области, занявшей почти всю территорию долины.

Ко времени завоевания Российской империей традиционные города 
долины имели типичную для позднесредневековья Средней Азии стихий-
но сложившуюся радиально-концентрическую планировочную структу-
ру. Город обводили рвом с водой и оборонительной сырцовой стеной с 
несколькими воротами. От них главные улицы вели к расположенным в 
ядре города административному и общественному центрам. Здесь воз-

776  M.A. Yusupova, Characteristics of the colonial town planning in “European cities” of Fergana valley… 
777  М.А. Юсупова, Полвека трансформации архитектуры Узбекистана… С. 38.
778  В Коканде, как исключение, европейская часть была основана и развивалась не рядом, а на тер-

ритории средневекового города. Это создало в будущем большие проблемы из-за нехватки свободных 
земель, пока в начале ХХ в. европейская часть не вырвалась на запад – за пределы старого города. 

779  А.И. Гипиус, Вопрос об изменении магистрали около станции Горчаково Средне-Азиатской же-
лезной дороги. 1912 г. // НАУ ф. Р-2247, оп.1, д. 200, л. 7; М.А. Юсупова, Неизвестные страницы 
истории строительства г. Ферганы // Маскан. № 2. Т.,1992. С. 7-10.



349

вышались крупные монументальные одно-двухэтажные сооружения, 
украшенные полихромным глазурованным декором – дворец правите-
ля – урда, медресе, ханака и крупные мечети. Глинобитную застройку 
жилых кварталов, испещренных паутиной кривых и узких улочек, ожив-
ляли общественные центры с квартальными мечетями, водоёмами-хау-
зами, малыми медресе и банями. 

После завоевания Ферганской долины, русская администрация и во-
енный гарнизон в каждом из названных уездных городов временно заня-
ли существующие ханские или бекские дворцы и укрепления. Частные 
владения, принадлежащие свергнутым местным правителям, теперь 
перешли в собственность русской казны. Земли и постройки остальных 
коренных жителей оставались их неприкосновенной собственностью, 
которая выкупалась или арендовалась у них царским правительством в 
случае крайней необходимости.

В течение первых двух лет после завоевания, военные инженеры 
проектировали и размечали на регулярной основе русское поселение 
вблизи – или, как исключение, на территории старого города.

Место для строительства европейской части выбиралось специаль-
ной комиссией, в составе которой был также и врач, определявший са-
нитарно-климатические условия местности780. 

В 1899 г. с завершением строительства Самарканд – Андижан-
ской железнодорожной ветви, Ферганская долина была присоединена к 
«Среднеазиатской железной дороге». Это стимулировало торгово-про-
мышленное развитие долины, расширение территории европейской ча-
сти городов и рост в них капитального строительства.

Таким образом, в последней четверти XIX в. в Узбекистане и, в част-
ности в Ферганской долине наблюдался период основания и застройки 
«новых городов», а в начале ХХ в., до установления здесь Советской 
власти, – период начального капиталистического развития, особенно в 
городах Коканд, Андижан и Наманган.

К началу 1880-х гг. все уездные города долины, кроме отдельно вы-
строенного Нового Маргилана, состояли из европейской и азиатской 
частей с разнохарактерной планировочной структурой, т.е. города стали 
двухчастными и двухструктурными.

При строительстве шести «новых городов» долины сложилось три 
типа планировки:

I.1. План с Т-образной структурой, где европейская часть была воз-
ведена на территории старого города, был характерен городам Коканд и 
Чуст.

780  М.А. Юсупова, Полвека трансформации архитектуры Узбекистана…



350

В столице бывшего ханства – Коканде европейская часть поначалу 
сложилась вокруг дворца Худояр хана, приспособленного россиянами 
под крепость и административный центр, то есть в центре старого горо-
да781. Это сковывало развитие новой части, так как она была вынуждена 
расти на территории старого города, за счет его дорогостоящих земель782. 
К концу ХIХ в. здесь провели два Т-образно расположенных проспек-
та, ставших стержнем планировки европейской части города. Первый 
проспект, переустроенный из старой улицы, вел от дворца к западным 
воротам, второй – связал центр этой магистрали с вокзалом на южной 
окраине города783.

Илл. 1. Европейские части городов с Т-образной структурой плана, 
выстроенные на территории старого города: 

1. План г. Коканда начала ХХ в.; 2. Фрагмент плана г. Чуста конца XIX в.

В начале XX века Коканд получил бурное экономическое развитие и 
его европейская часть «вырвалась» на юго-запад к железной дороге, где 
сложилась промышленная зона. 

В Чусте, в отличие от Коканда, Т-образная структура была изна-
чально заложена в план его небольшой европейской части (1879 г. топо-

781  М.А. Юсупова, Градостроительство и европейская архитектура Коканда конца XIX- начала XX 
вв. // Архитектура и строительство Узбекистана. № 10. Т, 1992. С. 14-17. С. 15.

782  М.А. Юсупова, Полвека трансформации архитектуры Узбекистана…
783  М.А. Юсупова, Градостроительство и европейская архитектура Коканда конца XIX- начала XX 

вв… С. 14-17. 



351

граф А.Рыжков)784. Она, потеряв значение уездного центра, и при отсут-
ствии в городе до 1912 года железной дороги, осталась в эмбриональном 
состоянии.

При этом типе планировки и размещения наблюдались следующие 
недостатки: линейность застройки, где порой за броскими европейского 
типа фасадами скрывались кривые и узкие глинобитные старогородские 
улочки; теснота и недостаточная аэрация (проветривание) жилых квар-
талов, неравномерная оперативность транспортного сообщения; огра-
ниченные возможности дальнейшего развития.

1.2. Планировка европейской части с прямоугольно-трапецие-
видной сетью улиц вблизи старого города была использована в горо-
де Ош. Сначала здесь был проложен единственный проспект длиною в 
1 км. вдоль реки Ак-Буры. В начале XX века в плане новой части уже 
три параллельных проспекта пересекались рядом поперечных улиц785. 
В ее ядре сложился культовый, севернее - административный, и на са-

784  М.А. Юсупова, Полвека трансформации архитектуры Узбекистана...
785  План г. Ош. Документ из Государственного Краеведческого Архива г. Ош. Республики Кыргызстан.  

Илл.2. Планировка европейской части с прямоугольно-трапециевидной сетью улиц. Город Ош.
1. Схематический план взаиморасположения старого и нового города. 

2. Планировочная структура европейской части г. Ош. 1911 г. 

Фонды Ошского Краеведческого музея.



352

мом севере - вблизи старого города - торговый центр. Этот вариант был 
удобнее так как: план был более регулярным и комфортным (просторнее 
улицы и кварталы); европейская часть могла развиваться за счет приго-
родных земель.

1.3. Планировка европейского города с радиально-дуговой сетью 
улиц при одной крепости рядом со старым городом была наиболее удоб-
ной и продуманной из трех рассматриваемых вариантов. В Туркестане 
она была использована в начале 1870-х гг. в европейских частях горо-
дов Ташкент и Самарканд, а затем в конце 1870-х гг. в трех ферганских 
городах – Новом Маргилане, Андижане и Намангане. В их планах, но-
сивших поначалу оборонный характер, от русской крепости расходились 
прямые, как лучи радиальные проспекты, что облегчало их просмотр и 
обстрел в случае военных столкновений. Эти радиальные проспекты со-
единялись поперечными дуговыми улицами, отчего мы назвали данный 
тип планировки радиально-дуговым. Отметим, что такая планировка из-
древле использовалась в России при строительстве ряда городов-крепо-
стей, например, Тюмени в 1696 г., Бобруйска в 1836 г. и др.

Планы Нового Маргилана и европейских частей Андижана и На-
мангана представляли собой примерно четверть круга, с предваритель-
но заложенными городским садом, культовым, общественным и адми-
нистративным центрами. Позже, в начале ХХ в. в городах Андижан и 
Наманган, как и в Коканде, в районе железной дороги сложились про-
мышленные зоны.

Например, в Новом Маргилане от пятигранной крепости расходи-
лись пять радиальных проспектов, связанных семью дуговыми улица-
ми. Административный и общественный центры располагались в ядре 
города у соборной площади, восточнее нее – торговый центр. Новый 
Маргилан – военно-административный центр Ферганской области был 
самым комфортным и крупным европейским городом долины. Однако 
в начале ХХ в., как единственный новый город, выстроенный отдельно 
от позднефеодального центра (г. Маргилана)786 и оставшийся вдали от 
железной дороги, он значительно отстал в экономическом развитии от 
подчиненных ему городов Коканд, Андижан, Наманган787. 

786  Военный губернатор Ферганской области ген. Абрамов, не желая продолжать дело, начатое его 
предшественником ген. М.Д. Скобелевым перенес строительство европейской части Маргилана на 8 
км. южнее позднефеодального города - на нынешнюю территорию; Гипиус А.И. Вопрос об изменении 
магистрали около станции Горчаково Средне-Азиатской железной дороги. 1912 г. НАУз ф. Р-2247, 
оп.1, д. 200.

787  А.И. Гипиус, Вопрос об изменении магистрали около станции Горчаково Средне-Азиатской же-
лезной дороги...; М.А. Юсупова, Неизвестные страницы истории строительства г. Ферганы… С. 7-10.



353

Этот вариант имел ряд преимуществ, так как позволял: возможность 
роста города за счет пригородов, с вынесением сюда в начале XX века 
промышленной зоны; интересные объемно-пространственные решения 
угловых домов и ансамблей на перекрестках улиц; устройство широких 
проспектов и площадей, обеспечивающих простор и лучшую аэрацию 
кварталов.

Анализ рассмотренного градостроительства рубежа XIX-XX вв. выя-
вил следующие фактические результаты. 

- В конце XIX века наиболее совершенным и прогрессивным в до-
лине было градостроительство Нового Маргилана, а в начале XX века 
– европейской части Намангана, для расширения которой был предва-
рительно спланирован целый микрорайон со своим главным проспектом 
и общественным центром. 

- Степень развития ферганских городов, вероятно, как и многих дру-
гих колониальных центров Узбекистана, зависела от:

Илл. 3. Планы европейских частей городов с 
радиально-дуговой структурой.

1. План г. Андижана начала ХХ в. Новая часть 

при старом городе (из фондов Андижанского 

краеведческого Музея); 2. План отдельно 

выстроенного г. Нового Маргилана конца 

XIX в. (по В.И. Кушелевскому 1891 г.); План 

европейской части Намангана начала ХХ в. при 

старом городе (Совмещение планов  НАУз ф. 

И-19, д. 31580, л. 8. и плана середины ХХ в. в 

БТИ г. Намангана).



354

а) регулярности планировки его европейской части, причем опти-
мальной была радиально-дуговая схема; 

б) двухчастности города – преимущественным было строительство 
новой части рядом, а не на территории старого центра; 

с) наличия в городе железной дороги. Особенно важными были два 
последних условия, что подтверждают получившие большое развитие 
крупные города Узбекистана – Ташкент и Самарканд, а также города 
Ферганской долины – Андижан и Наманган.

В целом, европейские части, выстроенные при азиатских городах 
Туркестанского края, имели регулярную планировку с прямыми, ши-
рокими и весьма благоустроенными проспектами: вдоль вымощенных 
камнем улиц устраивали тенистые аллеи, арыки и фонари. С начала ХХ 
в. стали шире использовать электрическое освещение, водопровод, ка-
нализацию и телефон788.

Новое градостроительство было в Средней Азии трансформатором 
прогрессивных идей и планировочных принципов, характерных для ев-
ропейской цивилизации периода развитого капитализма. Строительство 
русских районов внесло относительную регулярность и в переустройство 
старых частей, определив дальнейшее развитие каждого из городов.

Архитектура. Для традиционной среднеазиатской архитектуры из-
древле были характерны апробированные веками конструктивные и пла-
нировочные приемы. Они отвечали местному резко континентальному 
климату и его высокой сейсмичности. Для жилой архитектуры и рядовых 
культовых сооружений традиционно использовали дома с глинокаркас-
ными стенами – двойной деревянный каркас «кош-синч», заполненный 
сырцовым кирпичом или овальными комьями высушенной глины – «гу-
валя» для несущих и внешних стен, и одинарный каркас стен «якка-синч» 
– для внутренних стен-перегородок. Глинокаркасные стены в сочетании 
с плоской глиняной кровлей были термостойкими, т.е. прохладными ле-
том и теплыми зимой. Со двора к дому пристраивали открытую террасу 
«айван» на резных деревянных колоннах. Деревянные балочные потолки 
парадных комнат и айвана нередко покрывали красочной росписью. В ин-
терьере зала, в толще стен двойного каркаса, устраивали фигурные ниши 
– «косамон» для посуды и «тахмон» – для домашней утвари.

Относительно комфортные и декорированные изнутри, эти тради-
ционные дома обращались на улицу глухими – без окон, невзрачными 

788  Проект православной церкви на 700 человек для города Нового Маргилана. ЦГА СПб ф. 369, 
оп. 13, д. 1872; Неизвестный автор. Из летних впечатлений // Туркестанский сборник. Туркестанские 
ведомости. № 506. 1909. С. 23.



355

серыми фасадами, оштукатуренными саманным раствором. Единствен-
ным украшением уличного фасада могла быть восхитительной работы 
резная деревянная дверь. 

В последней трети XIX в. россияне привнесли сюда совершенно 
иной, присущий европейской цивилизации тип архитектуры. В отличие 
от традиционных среднеазиатских домов, они возводили здания на вы-
соком фундаменте, с дощатыми полами, со стенами из сырцового или 
(наиболее значительные) из жженого кирпича, под высокой двускатной 
(или более) металлической крышей. В этих, европейского типа зданиях, 
уличным фасадам, наоборот, старались придать особую привлекатель-
ность и выразительность. Они имели крупные уличные окна и парадное 
«приглашающее» крыльцо, стены украшались рельефным декором.

Поначалу, при недостатке привычных для европейского строитель-
ства материалов – леса, бетона, жженого кирпича, кровельного железа, 
стекла и др. русские дома возводились по принципам местной архитекту-
ры – с сырцовыми стенами, под плоской глиняной крышей, с земляными 
полами. Позже, с расширением на месте кирпичеобжигательных произ-
водств и с подвозом из России новых и дефицитных в Туркестане видов 
строительных материалов, русские дома стали возводиться с меньшим 
влиянием местной архитектуры, по принципам европейского зодчества. 

Однако преимущества конструктивно-планировочных приемов 
местной традиционной архитектуры уже были по достоинству оценены 
российскими зодчими и специально вводились ими при проектирова-
нии зданий. Приспосабливая сооружения европейского типа к местному 
климату, они в последующем строительстве широко использовали от-
крытые айваны вдоль дворовых фасадов, верхние световые фонари – 
«соябон» и двойной деревянный каркас стен с сырцовым заполнением 
«кош-синч»789. Справедливости ради отметим, что эти местные приемы 
имели также аналоги и в российском зодчестве. Так, айваны были срод-
ни русским террасам, «соябоны» – верхним световым люкам-фонарям 
стиля модерн, а «кош-синч» – фахверковым конструкциям. И все же 
здесь они выполнялись на местный манер. 

Для начальной застройки «европейских городов» была выбрана 
упрощенная стилизация архитектуры русского классицизма с аскетич-
ным и казенным обликом построек. К концу XIX в. в архитектуре доли-
ны уже выделяются три стиля – псевдоклассический, псевдорусский и 
псевдовизантийский, характерные, соответственно, для казенных, жи-
лых и культовых сооружений. 

789  М.А. Юсупова, Полвека трансформации архитектуры Узбекистана… С. 154. 



356

В целом, в конце XIX века здесь сложились европейского типа горо-
да, с преимущественно, одноэтажными сырцовыми постройками, среди 
которых выделялись расположенные в центре города крупные одно- или 
двухэтажные здания из жженого кирпича, такие как – дом уездного на-
чальника, военное собрание и городская церковь. 

В начале XX века ферганские города получили неравноценные усло-
вия для торгово-промышленного развития, что сказалось на качествен-
ном и художественном уровне их застройки.

В Коканде, превратившемся в коммерческий центр Туркестана, а 
также в Андижане и Намангане, ставших промышленными центрами 
долины, начала складываться характерная для капитализма архитектура 
с большим разнообразием типов и стилей зданий. На центральных пере-
крестках возводятся наиболее интересные и значительные сооружения 
из жженного кирпича –банковские здания, торгово-доходные дома и 
крупные богато декорированные особняки капиталистов. Они строятся 
по специальным проектам ведущих туркестанских архитекторов и инже-
неров – И.А. Маркевича, Г.М. Сваричевского, В.С. Гейнцельмана и др. 

Как и во всем Туркестане, здесь широкое распространение получил 
так называемый «кирпичный стиль», при котором фасады с рельефным 
декором выполнялись в кирпичной фактуре. Его истинный приверженец 
– Г.М. Сваричевский, выстроил в долине с такими фасадами все же-
лезнодорожные вокзалы, дом Вадьяева в Коканде, контору гренажного 
завода Евтихиди и здание мужской гимназии в Новом Маргилане. 

В 1905–1910-е гг. в долине бытует наиболее выразительный из 
стилей того времени – модерн. Его поклонник И.А. Маркевич в Ко-
канде возвел два превосходных здания в этом стиле. Это – особняк ав-
стрийского коммерсанта С.А. Кнаббе с лепным декором в виде фигурок 
атланта и кариатиды, а также здание Русско-Азиатского банка, с вы-
разительными ассиметричными фасадами и великолепными по декору 
изысканными интерьерами (купольный вестибюль, декор зала), явив-
шимся шедевром архитектуры в стиле модерн. 

Иногда декор зданий, по желанию заказчиков, отражал националь-
ную принадлежность владельца. В Коканде: фасады особняков греков 
Мандалаки стилизовали элементы древнегреческой архитектуры; декор 
зала особняка бухарского еврея Або Симхаева пронизывали шестико-
нечные звезды «щит Давидов» – религиозный символ иудаизма.

Зачастую фасады домов были решены богаче их простеньких инте-
рьеров. Только в редких домах сохранились ажурные чугунные лестницы 
(в доме Военного Губернатора в Новом Маргилане), а также изразцо-
вые кафельные печи и камины (ныне утраченные в кокандских особня-



357

ках Сакко и Потеляхова), особо ценные как предметы декоративно-при-
кладного искусства того времени. 

Интересна типология сооружений: в европейских частях строились 
новые по функциям типы зданий, многие из которых не имели здесь пре-
жде аналогов и обогатили архитектуру Средней Азии. 

В целом, в Ферганской долине мы выявили двенадцать новых по 
функциям  типов сооружений. Это доходные дома (с жилыми кварти-
рами для сдачи внаем); сооружения христианского культа – церкви, со-
боры, кирхи, часовни; здания банков, вокзалов и водонапорных башен, 
аптек и синематографа и др. 

К сожалению, многие из крупных церквей были разрушены, а самые 
прочные, например собор Александра Невского в Новом Маргилане, 
даже взорваны динамитом в 1934–1937-е гг. сталинского «бульдозер-
ного атеизма»790. Сохранилась лишь церковь в отдаленном городе Ош 
и небольшие часовни на кладбищах в городах Новый Маргилан (ныне 
Фергана) и Андижан.

Степень и размах начального капиталистического развития рассма-
триваемых городов отражали их банковские, торгово-доходные, контор-
ские и производственные постройки. Отметим, что в Ферганской долине 
в начале XX века располагалось две трети хлопкоочистительных (147) 
и маслобойных (13) заводов, четверть кожевенных (11) и три четверти 
гренажных производств всего Туркестанского края, а также его основ-
ные нефтяные промыслы. 

Коммерческие и производственные здания. В конце ХIХ в. в Тур-
кестане преобладали традиционные мелкие промышленные предпри-
ятия кустарно-ремесленного типа. Фабрично-заводская промышлен-
ность здесь еще только зарождалась. С другой стороны, в Туркестане 
уже в начале ХХ в. были крупные производства, не имевшие аналогов ни 
в России, ни в Европе и занимавшие здесь первое место по значимости. 
Это – хлопкоочистительные заводы по очистке и прессовке хлопка, тех-
нология и оборудование которых порой представляли последнее слово 
техники. 

Производственные здания часто строились из жженого кирпича, 
иногда на металлическом каркасе. Наиболее крупные заводы соединя-
лись индивидуальной веткой с основной линией железной дороги.

Одним из таких был крупный хлопкоочистительный завод торгово-
го дома «М.М. Соловьев и К 0» в Андижане, с маслобойным и мыло-
варенным производствами при нем. Производство было безотходным: 

790  М.А. Юсупова, Полвека трансформации архитектуры Узбекистана… С. 113. 



358

из хлопка получали волокно, масло, мыло. «По оперативности и раз-
маху оно напоминало американское производство. К постройке завода 
приступили в марте (1907 или 1908 г.), а в октябре того же года по 
железной дороге пошли первые цистерны с заводским маслом»791. Ос-
вещался завод и все здания при нем электричеством, что было впервые 
в Андижане.

Из сохранившихся в долине производственных сооружений инте-
ресны здание цеха Кокандского хлопкоочистительного завода Вадьяева 
и солодовенно-сушильный цех пивзавода в Андижане, которые исполь-
зовались еще в начале 2000-х гг. по первоначальному назначению. Наи-
более выразительными по архитектуре и монументальными были здания 
Русско-Азиатского банка в Коканде и Намангане.

В советское время типы русских колониальных учебных, больнич-
ных, торговых, промышленных и гостиничных построек явились в Узбе-
кистане прообразами последующих современных сооружений аналогич-
ного типа. Типы зданий особняков, военных собраний, синематографов, 
торгово-гостиничных домов в дальнейшем трансформировались здесь в 
современные коттеджи, клубы, кинотеатры, гостиницы, общежития и 
многоквартирные дома. 

Отметим, что привнесенная сюда на рубеже XIX-XX вв. архитектура 
базировалась на строительных достижениях не только России, но и всей 
европейской цивилизации в целом. Поэтому черты этой передовой капи-
талистической строительной культуры в то время активно перенимали и 
в зодчестве Туркестана. По свидетельству очевидца, уже в начале ХХ в. в 
старогородской части, «вместо скучного ряда глухих стен и заборов» на 
уличном фасаде иногда устраивали окна. «Интерьеры в богатых мусуль-
манских домах приобрели вполне европейский вид и щеголяют друг пе-
ред другом своими гостиными, где для приема русских гостей появились 
столы и стулья»792. Также, в богатых узбекских домах начали устраивать 
высокие металлические крыши, иногда на европейский манер остекляли 
открытые прежде террасы – айваны и применяли пейзажную роспись 
стен. Местный квадратный жженый кирпич постепенно вытеснялся ев-
ропейским прямоугольным кирпичом «солдати», который начали изго-
товлять здесь в промышленных масштабах. 

Как это ни парадоксально, но инновации ярко проявлялись и в ис-
ламском культовом зодчестве. Вероятно, так местные строители – усто 

791  Неизвестный автор. Из летних впечатлений … 
792  Н. Лыкошин, Результаты сближения русских с туземцами // Туркестанский календарь на 1904 

год. Под ред. В.В. Строгонова. Ташкент, 1904. С. 29. 



359

реализовывали опыт, приобретенный ими при участии в застройке ев-
ропейских районов. Например, в декоре использовали характерные для 
русской казенной архитектуры выступающие кирпичики793, так назы-
ваемые «сухарики» (мечети Намангана Исаак Шейх Ишан и Махзум 
Ишан). В начале ХХ в. над входной частью ряда мечетей (Раджибай- 
Азимбай в Намангане) и медресе (Камал-Казы в Коканде) устраива-
ли беседки с куполом и шпилем, стилизующие оформление парадного 
крыльца европейских построек794. Иногда главный купол мечети соору-
жали из листового железа (Ата-Валихон Тура в Намангане и др.), в то 
время как издревле здесь купола возводили из кирпича и облицовывали 
специальной голубой глазурованной плиткой.

В начале ХХ века местный конструктивный прием «кош-синч» 
получил в домах европейского типа еще большее распространение. 
Во многом этому способствовало заключение строительной комиссии 
по результатам разрушений после Андижанского землетрясения 1903 
года795. Она отметила особую прочность и сейсмостойкость этой системы 
и разрешила возведение в будущем двухэтажных домов из «кош-синч», 
то есть глинокаркасных, при условии устройства под ними прочных ос-
нований, защищающих древесину от влаги.

Отметим, что сложившийся в начале XX века тип комфортного 
особняка, сочетавший в себе лучшие черты местного (экономичную, 
термо- и сейсмостойкую конструкцию из двойного деревянного карка-
са с сырцовым заполнением «кош-синч», открытые дворовые айваны, 
иногда световые фонари – «соябон») и европейского зодчества (пря-
моугольный жженый кирпич, стропильные металлические крыши, улич-
ные окна, остекление, деревянные полы, побелка, масляные краски, в 
крупных сооружениях – железобетон, явился прототипом современного 
жилого дома – частного особняка.

Таким образом, в зодчестве Туркестана рубежа XIX–XX вв. просле-
жены следующие тенденции развития и основные нововведения. 

В градостроительстве – сложение двуструктурных городов со 
старой –азиатской и новой – европейской частями, а также привнесе-
ние элементов современного благоустройства (освещение улиц, теле-
фон, современный тип канализации и водопровода). При этом наиболее 
прогрессивной для развития европейской части была его радиально-ду-
говая планировочная структура. 

793  Исторические фотографии первой половины ХХ в. //Архив ГлавНПУ № 244, № 122-131.
794  Исторические фотографии первой половины ХХ в… 
795  В.А. Нильсен, У истоков современного градостроительства Узбекистана… С. 172.



360

В архитектуре – наблюдается освоение традиций европейского 
зодчества, становление характерных для начала капитализма видов зда-
ний, возникновение типа комфортного в местных условиях жилого дома, 
сочетающего в себе лучшие черты среднеазиатской и европейской архи-
тектуры. 

В целом, европейские инновации в архитектуре Узбекистана рубежа 
XIX–XX вв. явились переломным моментом в его традиционном зодче-
стве, обратившим его в русло последующего прогрессивного современ-
ного развития.

В настоящее время в бурно развивающейся архитектуре независи-
мого Узбекистана наряду с положительными моментами наблюдаются и 
элементы китча. Так, стремясь придать адресность современной архи-
тектуре и отразить в ней древние традиции, порою неуместно использу-
ются в экстерьерах грандиозные голубые пластмассовые купола и некое 
подобие колонных айванов и др. Остается лишь пожелать, чтобы в ар-
хитектуре Узбекистана начала XXI в. грамотно учитывались апробиро-
ванные веками местные планировочные приемы и строительные мате-
риалы, а использование традиционных среднеазиатских форм и декора 
было не кичливой пародией, а творчески и художественно осмысленной 
грамотной стилизацией.

В середине ХХ в. градостроителями была предпринята попытка соз-
дания некоего синтетического общегородского центра в промежутке 
между двумя историческими центрами (в Ташкенте). Однако при этом 
разрушалась самобытность разнохарактерных планировок и архитек-
турного облика каждого из центров. Поэтому идея сосуществования в 
двуструктурном городе двух – европейского и азиатского центров, зало-
женная в конце XIX в., оказалась наиболее жизнеспособной и в насто-
ящее время.



V

PERIODIZATION, СONCEPTS AND 
HISTORIOGRAPHY



362

Farhad Maksudov, Gaybulla Babayarov (Tashkent)

“SÜ-BEG” AND “ÖZBEK”: STEPPE TITLES, 
ETHNONYMS, AND IDENTITY FORMATION 

The Turkic family of peoples consists of more than thirty ethnic groups. 
The names of most of them have appeared in sources written in various 
languages over a thousand years ago. For example, ethnonyms such as 
Turk, Kyrgyz, Uyghur, Tatar, Bashkir, Turkmen, Tuvan, and Chuvash are 
among the early references. These groups have developed through historical 
processes, and political actors gave these names to the nations they imagined 
and states they made in the name of these ethnic groups.

So, can we add the name of Uzbek nation, with a population of nearly 
forty million, to this list of ethnonyms in the same sense?

The study of the term ‘Özbek’ (Uzbek) has been intensely pursued 
almost over the past two hundred years.796 However, the results have 
been unsatisfactory. With the exception of a few works, most researchers 
essentially repeat others’ conclusions.797 Perhaps these researchers have 
not paid enough attention to when and in what form the term was first 
encountered in sources. Indeed, as we have mentioned, this aspect of the 
issue has often been overlooked.

To support our argument, we will list the misleading bases that have 
turned into ‘scientific facts’ due to frequent repetition:

• The attribution of the term ‘Özbek’ to the Golden Horde Khan 
Özbeg, who lived in the 14th century.

796  P.S. Savel’ev, Bukhara v 1835 godu: S prisoedineniev izvestii obo vsekh evropeiskikh puteshesven-
nikakh, poseshchavshikh etot gorod do 1835 goda vkluchitelno (St. Petersburg: Tipografia N. Grecha, 1836), 
P. 17; A. Vambery, Istoriia Bokhary ili Transoksianii s drevneishikh vremen do nastoiashchego vremeni. 
Translated by A. Pavlovskiy. (St. Petersburg, 1873), Pp. 2-3.

797  See: N.V. Khanykov. Opisanie Bukharskogo khanstva (Sankt-Petersburg, 1843), Pp. 53-65; B.A. 
Akhmedov, Gosudarstvo kochevykh uzbekov (Moscow: Nauka, 1965), P. 12; Joo Y. Lee, Qazaqlïq, or Am-
bitious Brigandage, and the Formation of the Qazaqs State and Identity in Post-Mongol Central Eurasia 
(Leiden-Boston: Brill, 2015), Pp. 131-132; A.M. Malikov, “92 Uzbek Tribes” In Official Discourses and 
the Oral Traditions from the Sixteenth to Nineteenth Centuries,” Zolotoordynskoe obozrenie 8/3 (2020): 
515-532.; F.A. Maqsud, G.B. Boboyor, “O‘zbek etnonimi. Millatimiz nomi qanday paydo bo‘lgan,” Vatan. 
Ijtimoiy-siyosiy, ilmiy-ma’rifiy jurnal 2 (2024):  57–58.



363

• The connection to the groups of people that entered the Amu 
Darya-Syr Darya region under the leadership of Shaybani Khan 
starting from the 16th century.

• Tracing the term Özbek to the term ‘Oghuz’ (Oghuz Bekläri) found 
in the 7th-8th century Orkhon inscriptions.

• The assumption that the term emerged from the addition of ‘bek’ to 
the ‘Uz’ tribal name in the list of the ‘92 Uzbek tribes’.

Unfortunately, none of these bases are satisfactory. Many written sources 
support the connection of the term ‘Özbek’ to the ‘92 Özbek tribes798’, 
which united under the leadership of Özbeg Khan. Alternatively, some 
written sources attest to earlier connections, such as to Abulkhair Khan and 
his grandson Muhammad Shaybani Khan. This is further supported by the 
following passage from Mahmud ibn Vali’s Bahr al-Asrar (Sea of Secrets, 
17th century):

‘Türkistan is an endless and beautiful land, containing many cities, 
steppes, and plains. Its lands extend from the northern bank of the 
Sayhun River to the banks of the Qaramuran River... These lands are 
called Turan... During the time of Chinggis Khan, the large cities, centers 
of that land, were Keluren (Kerulen), Qaraqurum, Kök-kashana, and 
Dasht-i Qipchaq. The people of this land have had different names 
and epithets throughout different periods. Thus, until the time of Tur 
ibn Yafas, the people of this land were called Türks. After the rise of the 
Mongol Khanate, all the tribes in this region were called Mongols. After 
the rise of the flag of the Özbeg Khan State, these people have been called 
Özbeks to this day... However, in remote lands, as before, all the people 
of Turan are considered Türks’799 

Thus, in earlier times, the lands of Central Asia and its neighboring 
regions, later called “Turan” and “Türkistan,” were historically referred to 
as ‘Türk’ for centuries. As Mahmud ibn Vali emphasizes, ‘After the rise of 
the flag of the Özbeg Khan state, the people of this land have been called 
Özbeks, while in remote lands, as before, all the people of Turan were 
considered Türks’. It is of interest to consider in what form and with what 
meanings the term ‘Özbek’ was applied before it began to be used for the 
inhabitants of Turan and Türkistan.

798  T.I. Sultanov, “Opyt analiza traditsionnykh spiskov 92 “plemen ilatiya” In Sredniaia Aziia v drevnosti 
i srednevekov’e (Moscow: Nauka, 1977), Pp. 165-176.

799  Makhmud Ibn Vali, More tain otnositel’no doblestei blagorodnykh (geografiia). Ed. B.A. Akhme-
dov (Tashkent: Fan, 1977), Pp. 32-33.



364

Researchers who argue that the term ‘Özbek’ first appeared in written 
sources in the 12th century, around 100-150 years before the reign of the 
Golden Horde Khan Özbeg, do not support connecting the term “Özbek” 
with Özbeg Khan, who lived in the 14th century. They often rely on the 
following sources:

1. Ibn Munqidh (12th century) writes in his work Kitab al-I’tibar that 
“the name of the Amir of Mosul (Eastern Anatolia) was Özbek.”

2. Rashid ad-Din Fazlullah, a historian of the Chinggisids (1247–
1318), mentions in his work Jami al-Tawarikh that the governor of 
Tabriz from the Eldiguzid dynasty (1137–1225) was named Özbek 
Muzaffar.

3. One of Jalal ad-Din Khwarazmshah’s (13th century) military 
commanders had the name Jahan Pahlavan Özbek.

Researchers in this group suggest that the term ‘Özbek’ was used 
by Turko-Mongol tribes migrating in the Dasht-i Qipchaq region, who 
considered themselves free and independent, thus calling themselves 
‘Özbek’, meaning ‘one who is his own bek’. On the other hand, another 
group of scholars connects this term to the Golden Horde Khan Özbeg 
(1312–1340) and asserts that it has a much older origin. However, since 
there is insufficient evidence, these views cannot be fully substantiated. That 
the names of military leaders mentioned by Ibn Munqidh, Rashid ad-Din, 
and other sources were ‘Özbek’, and that they lived long before Özbeg Khan, 
does not necessarily mean that the Turkic peoples were already referred to 
as ‘Özbek’ at that time. Moreover, these written sources refer to individual 
persons, not entire ethnic groups.

The conclusions of the most other scholars are also unsubstantiated 
because of a lack of scientific basis; therefore, their interpretations have few 
supporters. However, the views of the first and second groups of scholars 
complement each other and provide a broader perspective. The core of their 
argument is that the term ‘Özbek’ evolved from a famous personal name 
to an ethnonym. The interpretation of the famous name ‘Özbek’ through 
the Uzbek meaning of ‘one who is his own bek’ or “independent800’, is 
widespread but lacks sufficient grounding and is only a folk etymology.

We should note here that titles are not constructed in this manner in the 
history of Turkic languages. The creation of a name by adding ‘bek’ to ‘öz’, 
a self-referential term, is virtually unheard of. That there are no historical 
titles or terms like ‘Öz-khan’ or anything similar in Turkic peoples’ history 
strengthens this view. Just as the term ‘Öz-khan’ was never used in Turkic 

800  Savel’ev, "Bukhara v 1835 godu", p. 17; Akhmedov, "Gosudarstvo kochevykh uzbekov," p. 12.



365

dynasties, there is no record of a title or term with the meaning ‘one who 
is a bek to himself’ or anything similar in historical sources. Neither in the 
Orkhon-Yenisei inscriptions, nor in Mahmud al-Kashgari’s Diwan Lughat 
al-Turk, nor in Yusuf Khass Hajib’s Kutadgu Bilig, nor in other historical 
works can we find such a title.801

Therefore, how plausible is it to claim that an ethnic group or nation’s 
name has remained unchanged for a thousand years, without undergoing 
any phonetic alterations? Could it be that the term ‘Özbek’ also underwent 
a similar evolution?

In this context, the question arises whether the words ‘sü-beg‘, ‘sü-
begi’, ‘sebük’, or ‘sebig‘, which appear in written sources from the 7th–8th 
centuries and carry meanings like ‘high-ranking official’ or ‘commander of 
troops,’ might be the root of the term “Özbek.”

Thus, there are several terms that mention ‘Özbek’. These terms are as 
follows:

1. Old Turkic Inscriptions – In the Bilga Khaghan inscription from 
the early 8th century, the word 

g  b  s

s(e)b(e)g 

is found. The content of the inscription suggests that this term referred 
to high-ranking officials in the administration of the Turkic Khaganate 
(552–744). Officials such as viziers, commanders, and state advisors are 
mentioned, with one example being

n k r i l w g â s: u R J v  c i

‘ič buyruq s(e)b(e)g kül erkin’, 

referring to ‘Vizier of Internal Matters Sebig/Sebeg Kül-Erkin.802’  This 
indicates that Sebig was one of the high officials, possibly a vizier or 
commander.

2. Chinese Sources – In the Tang Shu (History of the Tang Dynasty), 
dating to the early medieval period, the term 

801  See: Makhmut al-Koshgari, Divan lugat at–Turk. Ed. Z.A. Auezova (Almaty: Daik-Press, 2005); 
Mahmud Qoshghariy, Turkiy so‘zlar devoni (Devoni lughatit turk). Trans. S.M. Mutalibov (Tashkent: Fan, 
1960–1963); Yusuf Hos Hojib, Qutadghu bilig. Trans. К. Karimov (Tashkent: Fan, 1971).

802  Hatice Ş. User, Köktürk ve Ötüken Uygur Kağanlığı Yazıtları. Söz Varlığı İncelemesi (Konya: Kömen 
Yayınları, 2009), P. 137.



366

娑匐 
suo-fu / su-fu 

(second character reads in Old Chinese /* 
[b]ək/, /*[b]ˤək/, /*bɯːɡ/, /*bɯɡ/)

is used. This term, a local form of sü-beg or se-beg, appears in connection 
with high-ranking officials in the administration of the Turkic Khaganate and 
later Turkic dynasties ruling parts of Central Asia. The text also mentions 
the “Chigil” tribe, a branch of the Ashina Turks, which was also called sü-
beg (or sebeg), further connecting this title to Turkic rulers.803 

3. Khazar and Bulgar Khaganates – In the 7th–9th centuries, among 
the Turkic dynasties ruling Eastern Europe, the term 

KAN CYBHГH 
spelling ‘Khan Su-begi’, meaning ‘Khan’s commander’ 

appears in Greek and Proto-Bulgarian inscriptions related to the 
Khazar and Bulgar Khaganates. The term us-beg also appears in Khazar 
inscriptions written in Old Turkic script (650–969). Researchers have 
suggested that this term is a combination of the Old Turkic words sü (army) 
and bek (leader, official), interpreting it as “commander of an army".804 
Interestingly, during the 814–831 period, under the reign of the Bulgar 
Khan Omurtag, a gold medal inscribed with 

KAN ЄCY-BHГI 
‘Khan Esu-begi’ 

suggests that the term sü-beg may have evolved into the form üs-beg in the 
9th century, possibly eventually leading to the term ‘Özbek’.

4. Bactrian Language Documents – Among Bactrian language 
documents from the 7th–8th centuries, a title related to high-ranking 
officials in the Turkic Khaganate in the regions of Tokharistan and Kabulistan 
is found: sebuk. It seems to refer to a ruling class official in the areas that 
adopted Turkic titles.805 

803  A.G. Maliavkin, Tanskie khroniki o gosudarstvakh Tsentral’noi Azii (Novosibirsk: Nauka, 1989), Pp. 
41, 168-170; H. Erkoç, Göktürk Boylarinin Tespit Edilmesinde Çin ve Tibet Kaynaklarinin Önemi. Genel 
Türk Tarihi Kaynakları (Ordu: 2019), Pp. 114-118.

804  T. Tekin, Tuna Bulgarları ve dilleri (Ankara: TDK, 1987), Pp. 42-44.
805  See: N. Sims-Williams, Bactrian Documents from Northern Afghanistan, Part I: Legal and Economic 

Documents. Vol. III (Oxford: Oxford University Press, 2000), P. 98.; A.V. Kubatin, Sistema titulov v Tiurk-
skom kaganate: genezis i preemstvennost’ (Tashkent: Yangi nashr, 2016), P. 228.



367

5. Arabic and Persian Sources – In Arabic and Persian sources from 
the 12th–13th centuries, the personal title Özbek appears, indicating that 
the term was used to refer to military commanders and army leaders.806

The fact that these terms appear in written sources from various regions 
– from the Orkhon Valley (Mongolia) to the shores of the Black Sea, as 
well as the ethnocultural environment between the Amu Darya, Balkh, and 
Kabul – is noteworthy. Below, we will take a closer look at when and in what 
contexts this term was used in historical sources.

I. Sü-beg as a Military Title

In written sources from the 8th–9th centuries, such as Chinese 
annals, su-fu – su-beg / se-beg, Old Turkic inscriptions (sebig), Bactrian 
documents (sebuk), and findings from the Khazar and Bulgar regions (su-
begi and us-beg), the term is found and is understood to have been a title for 
a high-ranking official close to the ruler of the Turkic Khaganate. The term 
sü-beg shows some variations in different languages due to the linguistic 
features of the sources, but its meaning remains consistent, reflecting a 
military context.

In Eastern Europe, in regions of contemporary Ukraine and its 
surroundings, around ten Arabic-Old Turkic inscribed coins have been 
found. These coins feature Old Turkic inscriptions reading

k2g2ČA čAg1 k2An2 Ws1b1g2 AZg2 
(a)q-(a)ğča : čağ : qan : ösb(e)g : az(a)ğ

which translates to ‘silver (coin) of the Khan Özbek, Azak’. Initially, it was 
believed that these coins were minted during the reign of the Golden Horde 
ruler Özbeg Khan (1312–1342) in the city of Azov (Azak).807 However, 
some researchers have noted that although the inscriptions were correctly 
deciphered, they were more likely associated with the rulers of the Khazar 
Khaganate (650–969) rather than Özbeg Khan.

The term appears in various forms in Arabic inscriptions: Özbek, Azbek, 
and Uzbik, and in coins issued by Özbeg Khan in the Golden Horde, it is 
written as ’zbk – ‘Āzbik and ‘wzbk – ‘Ūzbik. For example, 

806  Akhmedov, Gosudarstvo kochevykh uzbekov, P. 12–13.
807  G.B. Babayar, A.V. Kubatin, Eski Türkçe yazılı Kuzey Kafkasya sikkeleri. Monety Severnogo Kavkaza 

s drevnetyurkskimi nadpisyami (Astana: Gylym baspasy, 2016), Pp. 17–24; 81–85.



368

بزکة لاَّ زبيک
spelling ‘brkt l-’zbyk’ (barakatun li-’Uzbīk), meaning‘blessing of 
Özbek').808 In Greek and Bulgar inscriptions, the term appears as usbeg, 
suggesting that the basis of this term is not ‘Özbek’, but rather ‘usbek’ or 
more precisely subeg. In Central Asia, unlike the Caspian and Black Sea 
regions, Turkic military leaders were called sü-bašï. Mahmud Kashgari, in 
his Divan-u Lughat al-Turk, refers to the Saljuq sübašï and explains that 
the word sü means ‘army'809 Similarly, in the Orkhon-Yenisey inscriptions, 
terms like sü (army) .and sü-başı (commander of an army) are also 
found.810

II. Sebek as a Tribal Name

As mentioned earlier, Chinese annals reference three major tribes of 
the Ashina Turks, one of which is the Qarluqs. These tribes include the 
Mouluo 謀落 / Moula 謀剌(Bulaq), 踏實力 Tashili (Tashliq), and 踏實力 
Chisi (Chigil), with the ‘Chigil’ also known by another name  娑匐 suo-fu - 
su-fu (where local variants are considered to be sübeg, sebeg).

It is important to note that in Old Turkic, titles could sometimes serve 
as tribal names, which later evolved into ethnonyms. For example, the Old 
Turkic title tarkhan is used in works by Alisher Navai and is later mentioned 
as an ethnic name among Turkic tribes811 [Алишер Навоий 1990: 160]. Not 
uncommon in written sources for a single tribe to be referred to by several 
different names, as seen with other steppe tribes such as the Alkhon-Eftal 
(Abdal), Khazar-Suwar, and Oghuz-Turkmen.812 

This raises the question of why the Chigil tribe is known by two names: 
“Chigil” and ‘Su-beg‘. According to Mahmud Qashgari, the Oghuz referred 
to the lands stretching from the Amu Darya to China as “Chigil,” and he 
considers this designation incorrect.813 However, it seems likely that during 
this period, the Oghuz referred to the inhabitants of the region between the 

808  See: I.L. Kyzlasov, “Serebrianye monety s legendami kubanskogo runicheskogo pis’ma,” In R.M. 
Munchaev, S.N. Korenevskii eds. Problemy arkheologii Kavkaza. (Moscow: Taus, 2012), Pp. 226–227.

809  See: Qoshghariy, Turkiy so‘zlar devoni. Vol. I. Trans. Mutalibov, P. 442.
810  User, Köktürk ve Ötüken Uygur Kağanlığı Yazıtları, Pp. 359, 381.
811  H. Sulaimonov, Alisher Navoiy. Mukammal asarlar to‘plami. V- jild. Xazoyin ul-maoniy. Badoe’ ul-va-

sat (Tashkent: Fan, 1990), P. 160.
812  S.G. Agadzhanov, Ocherki istorii oguzov i turkmen Srednei Azii IX – XIII vv. (Ashgabat: Ylym, 1969); 

G. Boboerov, “Eftaliilarning etnik kelib chiqishi tarikhshunosligi.” In O‘zbek davlatchiligi tarixshunosligi 
ocherklari. Vol. III. (Tashkent: Bookmany print, 2024), Pp. 9-15. 

813  Qoshghariy, Turkiy so‘zlar devoni. Vol. I. Trans. Mutalibov, p. 374.



369

Amu Darya and Syr Darya, as well as Yetysu and Eastern Turkestan – who 
spoke the ‘Khāqāni Turkic’ language – not by the specific names of large 
or small tribes, but simply as ‘Chigil’. During this time, the Qarakhanid 
dynasty (940–1212), which ruled much of Central Asia, relied heavily on 
close kinship groups like the Qarluq, Chigil, and Yaghma. It seems that the 
Qarakhanid army had a large contingent from the Chigil tribe, and many 
military leaders or sü-begs came from this tribe, which likely led to the use 
of the term ‘Chigil’ to refer to them.

III. ‘Sü-beg‘ / ‘Öz-beg‘ as a Personal Name

The name of Sabuk-Tegin (977–997), the founder of the Ghaznavid 
dynasty, also carries the meaning of ‘commander of an army’. Interestingly, 
there is no consensus on the correct spelling of his name. Written sources 
give the form Sebük-Tegin, but most Uzbek scholars mistakenly spell it 
as Sabuq-Tegin.814 The term itself is derived from the Old Turkic words 
sü-bek + tegin (prince), indicating that this title was used even after the 
Turkic peoples of the region converted to Islam. This raises the question of 
whether his name reflects his origin because some scholars suggest that 
Sabuk-Tegin may have originated from the Qarluq tribes near Issyk-Kul. 
Since the Chigil and Sebeg (Sü-beg / Sebig) are considered branches 
of the Qarluq, it is possible that Sabuk-Tegin’s name reflects his tribal 
affiliation.

This also prompts the question of how the term sü-beg or sübeg later 
evolved into the term Özbek. In Turkic languages, it is common for words 
to undergo changes in pronunciation, such as the addition of vowels like 
‘’’, ‘ü’, or ‘o‘ before certain consonants like ‘s’ or ‘r’; for example, ‘orus’ 
instead of ‘rus’ (the word for ‘Russian’ in Central Asian Turkic languages). 
Based on this pattern, it can be suggested that the Old Turkic term su-
beg was sometimes pronounced as usubeg or azbek, and written in these 
forms.

Interestingly, in Turkey today, particularly in the Aegean region, there 
exists a population group called the Zeybek, living in the mountainous areas 
of the Izmir province and its surroundings. From the 17th to 20th centuries, 
the Zeybeks were often free-spirited Turkic groups who lived independently 
without submitting to the Ottoman Empire and formed military units in 

814  A. Zie, Uzbek davlatchiligi tarixi. Eng qadimgi davrdan Rossiya bosqiniga qadar (Tashkent: Sharq, 
2001), P. 115.



370

the Aegean and Mediterranean coastal regions.815 The ethnic name and its 
origin are understood to be linked to the Old Turkic su-bek (army, soldiers). 
There are also references from the Seljuk period describing the Zeybeks 
as ‘light cavalry’ in the military. According to the Ottoman historian Ashik 
Pashazade, the Zeybeks were considered ‘Muslim ghazis’ who protected 
the borders of Anatolia in the 15th century. Some researchers suggest that 
the Zeybeks were seen as a ‘tough’ and ‘strong military unit’ among the 
population and that they preserved many ancient Turkic traditions. They are 
believed to have origins in Eastern Turkestan, Southern Central Asia, and 
the upper reaches of the Amu Darya.

In the Small Juz Kazakhs, there is a group called Sebek and this 
etnonym is still in use today. The Small Juz live in the Caspian–Volga–
Aral Sea region, and Sebek is one of the nine subdivisions of the Bersh 
(Bersh) group, which is part of the Alshin (Alchin) clan. Interestingly, the 
Bersh branch of the tribe is associated with the Bersil tribe, which appeared 
among the Khazars and Bulgars, two prominent Turkic tribes in the early 
Middle Ages.

Even more interesting is that this term can also be found outside of the 
Turkic world. From the 18th to the 20th centuries, several notable individuals 
named Subeg/Subegh lived in Northern India (modern-day Pakistan), 
among them Subeg Singh (died 1745) who gained fame for his bravery in 
battles. The concept of subeg, meaning “warrior,” was widespread among 
the people of Northern India, but the origin of this word remains uncertain 
even today. We believe that the spread of this term in India is related to 
the nearly thousand-year rule of Turkic dynasties in the region. Particularly, 
supporting this view is the fact that this name survived mostly among the 
population in the northern parts of India, and especially among the military 
representatives of the people who were under the political and cultural 
influence of the Mughals.

One of the distinct features of the Turks compared to other peoples 
is that rulers, khagans, khans, beks/begs, and military leaders were 
referred to by their titles rather than their personal names. In Chinese 
annals, ancient Turkic inscriptions, and Arabic-Persian sources, we do 
not come across references to Turkic rulers by their given names. Ancient 
Turkic societies had a widespread tradition of giving a new name to each 
boy based on his bravery in battles and wars, often assigning the title 
er atï (a military title). Especially before the advent of Islam, almost all 
Turkish military leaders were remembered by their er atï. This tradition 

815  A. Onur, “Zeybek Kelimesinin Kökeni,” Türk Kültürü 374 (1994): 355-367.



371

indicates that despite ruling in distant and foreign lands, many Turkic 
dynasties had leaders with similar titles, signaling the deep-rooted nature 
of the er atï tradition. It is noteworthy that many of these names include 
military titles.

This tradition continued in the Turkic dynasties in Central Asia and the 
Near East from the 10th to the 12th centuries, with names such as Alp-
Tegin, Sebük-Tegin, El-Arslan, and El-Tutmiš frequently appearing.816 As 
mentioned above, among the names associated with Turkic rulers before 
the Chingissids, there are figures such as the governor of Mosul, Özbek; 
the governor of Tabriz, Özbek Muzaffar; and one of the commanders of the 
Khwarezmshahs-Anushtiginids, Jahan Pahlavan Özbek. This supports 
the view that the name of the Khan of the Golden Horde, Özbeg Khan, also 
derives from a military title.

Thus, the term ‘Özbek’ originates from one of the Khans of the Golden 
Horde, Özbek Khan. Shortly thereafter, the term evolved and became 
associated with the Özbek Ulus (1428–1468) in the eastern part of the 
Golden Horde. As previously discussed, the term does not derive from 
the words ‘özbek’ with the meaning of ’one who is his own master’, but 
rather from the Old Turkic word ‘sü-beg‘ or ‘sü-begi’. There are grounds to 
suggest that this term originally referred to high-ranking titles within Turkic 
political communities and later became associated with the name of rulers 
such as Özbek Khan of the Golden Horde and other Turkic emirs who ruled 
in the Muslim East, including Asia Minor and the Caucasus. It is likely that 
this term was not the personal name of these rulers, but rather their title or 
epithet.

In short, the term that later became the modern ethnonym ‘Özbek’ 
began to emerge around a millennium and a half ago as a specific title, 
appearing in forms such as ‘sübeg‘ or ‘sebig‘, and also as another name or 
epithet for the Chigil, a tribe from the Qarluq branch. Later, in some regions, 
this term transformed into Üsbeg and eventually into Özbek, though its 
primary meaning as ‘commander of armies’ or ‘military leader’ remained. 
Over the course of a millennium, this term passed through various stages 
and ultimately became the ethnonym for today’s Uzbeks.

816  V. Rybatzki, “Titles of Turk and Uigur Rulers in Old Turkic Inscriptions,” Central Asiatic Journal 44/2 
(2000): 205-292.



372

Table 1. Evolution of term Özbek

# Mentions of term ‘sübeg‘ Meaning Geographic / polit-
ical relationship

Source / period of 
time

1 Original form:

Transliteration: 
ič buyruq sebig kül erkin
Meaning: 
‘Vizier of Internal Matters Sebig 
Kül-Erkin’

Title Orkhon Valley 
(modern Mon-
golia), Turkic 
Khaghanate 

Orkhon inscriptions 
in Old Turkic / 
Early Medieval 

Period

2 Original form: 娑匐 
Transliteration: suo-fu/su-fu 
Meaning: 
‘[clan of] sübeg/sebeg‘

Tribal 
name

Orkhon Valley 
(modern Mon-
golia), Turkic 
Khaghanate

Chinese chronicles 
/ Early Medieval 

Period

3 Original form:
χoτoλoγo ταπoαγλιγo βιλγαυo 
σαβoυo
Transliteration:
qutluğ tapuğluğ bilgä sebuk
Meaning:
‘noble officer Bilgä Sebuk’

Title Tokharistan (mod-
ern Northern Af-

ghanistan), Turkic 
Khaghanate

Bactrian sources 
/ Early Medieval 

Period

4 Original form:

  
Transliteration: k2An2 Ws1b1g2

Meaning: ’Khan Osbeg/Usbeg‘

Title Northern Caucasia 
(Black Sea coast), 

Khazar Khaghanate

Coins with Old 
Turkic runic 

inscriptions of 
Khazar Khaghanate 

/ 650-969

5 Original form: KAN CYBHГH
Transliteration: ‘Khan Su-begi’ 
Meaning: Khan’s Chieftain

Title Northern Caucasia 
(Black Sea coast), 

Bulgar Khaghanate

Greek and Proto-
Bulgar inscriptions 
/ 7th-9th centuries

6 Original form: 
Transliteration: Azbek / Özbek
Meaning: Özbek

Personal 
name and 

Title

Near East, Anato-
lia, Iran Azerbaijan 
/ Seljuks, Atabegs 

Dynasty

Arabic-Prisoan 
sources / 12th-13th 

centuries

7 Original form:

  
Transliteration: 
Özbek / Azbek Khan
Meaning: Özbek Khan, Özbek

Personal 
name and 
etnonym

Dasht-i Qipchaq, 
Abulkhayr Khan 
Khanate / 1428-
1468; Mawaral-
nahr, Sheybanid 

State / 1501-1601

Persian, Chaghatai 
Turkic, Ottoman 
Turkic, Russian 

chronicles / 15th-
16th centuries



373

Анатолий Сагдуллаев (Ташкент)

ЗНАЧЕНИЕ АРХЕОЛОГИИ В ИЗУЧЕНИИ 
ИСТОРИИ РАННЕЙ ГОСУДАРСТВЕННОСТИ 

ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ

Вопрос о ранней государственности Центральной Азии был по-
ставлен в 60-80-е годы XIX века европейскими востоковедами817. 
Основой для его разработки послужили отдельные сведения древне-
греческих письменных источников, которые позволяли предполагать 
наличие в регионе государственных образований до вхождения его в 
состав  державы Ахеменидов (вторая половина VI в. до н.э.). Сама про-
блема ограничивалась в дальнейшем дискуссией о существовании или 
отсутствии таких государственных объединений на территории Бак-
трии и Хорезма.

Начиная с конца 1930-х годов, в советской историографии ста-
ла преобладать точка зрения, согласно которой первые государства в 
Центральной Азии формировались как рабовладельческие. В это вре-
мя проводились археологические работы в Хорезмском оазисе, кото-
рые были продолжены во второй половине 1940-х годов. Новые ар-
хеологические материалы открывали широкие возможности изучения 
вопросов социально-экономической истории. Большое значение в этот 
период приобретают исследования земледельческих поселений и выяв-
ление роли ирригации в становлении ранних государств Центральной 
Азии.

Археологические открытия в Хорезмском оазисе, позволили  
С.П. Толстову использовать полученные материалы для изучения 
структуры древнего общества. Он считал, что в VII–VI вв. до н.э. в 
оазисе существовала широкая ирригационная сеть и создать “великие 
каналы Хорезма могла только централизованная восточная деспотия”, 
поэтому развитие общества происходило по линии община–рабство–

817  M. Duncker, Geschichte des Alterthums. Leipzig, 1867. Bd. IV; W. Tomashek, Centralasiatische 
Studien. Wien, 1877; W. Geiger, Civilization of the Eastern Iranians in Ancient Times. London, 1885. 



374

централизованное государство818. Таким образом, в аспекте взаимос-
вязи  ирригации и государства был выдвинут тезис «общинно-рабовла-
дельческого» государства. Теория о создании крупной ирригационной 
сети по аналогии с историей развития ирригационного хозяйства на 
 Древнем Востоке обосновывало положение о том, что при строитель-
стве  магистральных каналов в Хорезме широко использовался раб-
ский труд. Это получило более развернутую характеристику несколько 
 позже819.

Однако не вполне ясной оставалась проблема роли Хорезма, в 
системе государственности Центральной Азии. В этом плане особое 
значение приобрела теория И. Маркварта о существовании доахеме-
нидского Хорезмского царства820, объединявшего также Маргиану и 
Арею (Гератский оазис). С.П. Толстов писал, что в свете археологи-
ческих открытий гипотеза И. Маркварта становится более вероятной, 
но вместе с этим подчеркивал, что в Хорезме первоначально возник-
ла военная конфедерация племен, постепенно переросшая в государ-
ственное объединение821. Точка зрения И. Маркварта о большом поли-
тическом объединении доахеменидского времени, простиравшем свою 
гегемонию на южные области Центральной Азии, получила позже рас-
пространение в научной литературе как теория «Большого Хорезма». 
Однако, в отличие от С.П. Толстова, исследователи связывали центр 
этого объединения не с Хорезмом, а с Гератом и Мервом822, а также 
предполагали более широкие границы Хорезмского царства от Герат-
ского оазиса до северных предгорий Копетдага, областей Мешхеда и 
Нишапура823. Против такой постановки вопроса выступила М.Г. Во-
робьева, которая писала, что Хорезм как историко-культурная область 
формировался в низовьях Амударьи и границы хорезмского политиче-
ского объединения проходили в средней части Амударьи, соприкасаясь 
с землями древней Бактрии824.

М.М. Дьяконов, под руководством которого проводились раскоп-
ки поселения VII–IVвв. до н.э. Калаи Мир в Южном Таджикистане, 

818  С.П. Толстов, Древний Хорезм. Опыт историко-археологического исследования. Москва, 1948. 
С. 48-49; Он же. По следам древнехорезмийской цивилизации. М. – Л., 1948. С. 103-107.

819  С.П. Толстов, По древним дельтам Окса и Яксарта. Москва, 1962. С. 89-91.
820  I. Markvart, Wehrot und Arang. Leiden, 1938. S. 9 – 10.
821  С.П. Толстов, Древний Хорезм… С. 341.
822  В.А. Лившиц, Древнейшие государственные объединения // История таджикского народа. Мо-

сква, 1963. Т. I. С. 150 – 153.
823  И.В. Пьянков, Хорасмии Гекатея Милетского // ВДИ. 1972. № 2. С.19.
824  М.Г. Воробьева, Проблема «Большого Хорезма» и археология // Этнография и археология 

Средней Азии. Москва, 1979. С. 38-42. 



375

впервые использовал археологический материал для изучения пробле-
мы Древнебактрийского государства и пришел к выводу, что в доахеме-
нидское время в Бактрии существовали городские центры, развивались 
ремесленное производство, ирригационная сеть, но крупных государ-
ственных объединений Центральной Азии тогда еще не было и границы 
первоначальных государств “совпадали с границами ирригационных си-
стем и орошаемых ими земель”825.

Историография вопроса о ранних государствах Центральной Азии, 
критический анализ основных взглядов и подходов были представлены 
в монографии В. М. Массона, в специальной главе “Проблема доа-
хеменидских государственных образований в Средней Азии и новый 
 археологический материал”826. Этот материал был получен автором в 
ходе раскопок поселений эпохи бронзы и раннего железа, расположен-
ных на территории Маргианы (низовья р. Мургаб, Южный Туркмени-
стан).

Используя новые археологические данные для изучения экономи-
ческих и общественных структур Маргианы IX – VII вв. до н.э., автор 
монографии отметил создание в низовьях Мургаба крупных ороситель-
ных систем и появление здесь цитаделей, построенных на мощных, вы-
соких платформах из сырцового кирпича, а также наличие монумен-
тальной архитектуры – резиденций местных правителей. Наряду с этим,  
В.М. Массон предположил, что “развитие классовых отношений и госу-
дарственности в Маргиане” позволяет допускать возможность образо-
вания в VII – VI вв. до н.э. значительного политического объединения 
с Бактрией, под влиянием которой находилась Маргиана, и возможно, 
Арея и Согд827.

Таким образом, становление государства в Маргиане также свя-
зывалось с созданием крупных оросительных систем и организацией 
ирригационного хозяйства в широких масштабах. В.М. Массон крити-
чески оценил выводы С.П. Толстова, подчеркивая, что в первой трети 
I тысячелетия до н.э. в Хорезме продолжалось развитие сравнительно 
примитивной земледельческой культуры и археологические данные не 
позволяют утверждать, что Хорезм был страной, имеющей крупные 
поселения с цитаделями и развитую ирригационную систему. При этом 
исследователь не исключал возможность существования в первой поло-

825  М.М. Дьяконов, Сложение классового общества в Северной Бактрии // СА. Т. XIX. 1954. С. 
121 – 140.

826  В.М. Массон, Древнеземледельческая культура Маргианы // МИА. № 73. М. – Л., 1959. С. 
122 – 135.

827  В.М. Массон, Древнеземледельческая культура… С. 128 – 129, 135.



376

вине VI в. до н.э. военной конфедерации племен в Хорезме типа сакско-
го союза, распространившего свою власть на какие-то южные районы 
Центральной Азии828.

Следует отметить, что выводы о большом значении ирригации для 
развития государственности в Центральной Азии оставались неподкре-
пленными конкретной характеристикой организации ирригационных ра-
бот, уровня развития ирригационной техники, строительства защитных 
дамб и плотин, практической возможностью забора воды из русла Аму-
дарьи, учитывая ширину каналов 30 – 40 м829. Судя по опубликованным 
В.М. Массоном схемам расположения поселений эпохи поздней бронзы 
и раннего железа в низовьях Мургаба, выявленные здесь древние кана-
лы напоминают боковые речные протоки мургабской дельты830.

Не исключено, что эти каналы являлись продолжением русловых 
протоков р. Мургаб, которые были переуглублены и использованы древ-
ними земледельцами как каналы, от которых отводились арыки. Анало-
гичная ситуация отмечена и для Хорезма IX – VII вв. до н.э. Здесь в ка-
честве искусственных каналов также использовались дельтовые протоки 
Амударьи831.

Очевидно, что создание арычной сети не требовало организованных 
усилий больших масс людей и могло осуществляться силами отдельных 
общин. Что касается строительства ирригации Хорезма в период форми-
рования ранней государственности “трудом огромных масс военноплен-
ных рабов”832, то это мнение было основано лишь на сравнительном 
предположении, что ирригация Двуречья (Месопотамии) эпохи ранней 
цивилизации была создана рабами. Однако для сельскохозяйственного 
производства в условиях первичной государственности рабский труд не 
считается обязательным. Это подтверждается письменными источника-
ми Древнего Востока833.

По поводу «рабовладельческой формации» вспыхивали дискуссии и 
далеко не все исследователи признавали изначально рабовладельческую 
сущность государственности в Центральной Азии834.

828  Там же. С. 126 – 127. 
829  С.П. Толстов, По древним дельтам Окса и Яксарта… С. 92.
830  Там же. С. 64, 68. Рис. 15, 18, 19.
831  С.П. Толстов, По древним дельтам Окса и Яксарта…. С. 75; М.А. Итина, История степных пле-

мен Южного Приаралья // Труды ХАЭЭ. Т. Х. Москва, 1977. С. 188.
832  С.П. Толстов, По древним дельтам Окса и Яксарта… С. 89.
833  И.М. Дьяконов, Община на древнем Востоке в работах советских исследователей // ВДИ, 1963. 

№ 1. С. 16.
834  А.М. Беленицкий, О «рабовладельческой формации» в истории Средней Азии // КСИА. 1970. 

Вып. 122. С. 71 – 76.



377

1970-1980-е годы были временем высокого подъема централь-
ноазиатской археологии, в том числе, периодом открытия и изучения 
многочисленных памятников эпохи бронзы и раннего железа в Марги-
ане, Бактрии и Согде. Поражает количество выявленных поселений, к 
примеру, только на территории Маргианы, в низовьях р. Мургаб, было 
обнаружено свыше 150 древнеземледельческих поселений бронзового 
века835. Наряду с большими качественными показателями в этом плане 
и для других древнеземледельческих областей юга Центральной Азии, 
огромное значение имела качественная сторона вопроса – раскопки 
поселений Сапалли и Джаркутан в Южном Узбекистане, Дашлы в 
Северном Афганистане, Шортугай в Северо-Восточном Афганиста-
не, Саразм в долине Зарафшана, Келлели, Тоголок и Гонур в низовьях 
Мургаба836.

В результате этих работ широко изучались фортификация, жилая и 
монументальная архитектура, ремесленное производство, вопросы эко-
номики и палеодемографии, социальных связей и культурных взаимо-
действий. 

В связи с этим актуальное значение приобретало исследование мо-
делей взаимодействий837, а также этнической истории и внешних ми-
граций в Центральную Азию, проблемы распространения культурных 
инноваций и технических достижений в отдельных районах региона, уда-
ленных на большие расстояния от места зарождения инноваций.

По археологическим данным было установлено, что в эпоху эне-
олита, в конце IV тыс. до н.э., происходила инфильтрация населения 
с юга Туркменистана в верховья р. Зарафшан, где было основано по-
селение Саразм838. Сюда же продвинулись энеолитические племена 
Белуджистана (Пакистан) и, видимо, Южного Афганистана, которые 
вначале освоили предгорные долины рек Талукан, Кокча и земли ле-
вобережья р. Пяндж в Северо-Восточном Афганистане839.В середине 

835  В.И. Сарианиди, Древности страны Маргуш. Ашхабад, 1990. С. 5.
836  А. Аскаров, Древнеземледельческая культура эпохи бронзы юга Узбекистана. Ташкент, 1977; 

В.И. Сарианиди, Древние земледельцы Афганистана. Москва, 1977; H.–P. Francfort., M.H. Pottier, 
Sondage préliminaire sur l’établissement protohistorique harappéen et post-harappéen de Shortugaï // 
Art Asiatiques, 1978. Vol. XXXIV. P. 29 – 86; А.И. Исаков, Саразм: новый земледельческий памятник 
Средней Азии // СА. 1986. № 1. C. 152 – 167; И.С. Масимов, Изучение памятников эпохи бронзы 
низовьев Мургаба // СА. 1979. № 1; В.И. Сарианиди, Древности страны Маргуш…

837  Amiet P. Elamand, Baktria. An Ancient Oasis Civilizations. Roma – Venezia, 1989. Pp. 125-140; 
К.К. Ламберг-Карловски, Модели взаимодействия в III тысячелетии до н.э.: от Месопотамии до долины 
Инда // ВДИ. 1990. № 1.С. 3-21.

838  А.И. Исаков, Саразм. Горизонты древней цивилизации // Наука и жизнь. Москва, 1986. С. 78-81.
839  J.-C. Gardin, B. Lionnet, La prospection arcéologique de la Bactriane orientale (1974-1978): 

premiers résultats // Mesopotamia. 1978-1979. Vol. XIII-XIV. P. 99-154. 



378

III тыс. до н.э. здесь же возникает поселение Шортугай, основанное 
представителями Индской цивилизации, о чем свидетельствуют наход-
ки хараппской керамики, печатей и фрагментов сосудов с хараппской 
надписью840. Это поселение имело значение торговой фактории в рай-
онах горнодобывающих промыслов в Северо-Восточном Афганистане. 
Данная территория составляла восточную часть Бактрии, в её горных 
областях (Бадахшан) были известны месторождения некоторых метал-
лов и лазурита.

В конце III – начале II тыс. до н. э. происходило широкое освоение 
древнеземледельческим населением территории Маргианы и Бактрии, 
что также было связано с внешними миграциями, признаки которых 
отчетливо проявлялись в изученных комплексах материальной куль-
туры, в монументальной архитектуре, фортификации, образцах ис-
кусства данных областей. В этом плане актуальным является вопрос о 
соотношении автохтонности и миграционности в происхождении древ-
неземледельческой культуры и цивилизации Маргианы и Бактрии эпо-
хи бронзы.

Использование новых археологических данных в целях истори-
ческой реконструкции значительно расширило возможности интер-
претации и обобщения проблем истории ранней государственности 
Центральной Азии. Становилось очевидным, что генезис первых циви-
лизаций региона тесно связан с Маргианой и Бактрией. Дальнейшее 
изучение этой темы выходило на качественно новый уровень и не могло 
уже ограничиваться лишь дискуссией проблемы доахеменидского Бак-
трийского царства, а также «Большого Хорезма».

Несмотря на значительные успехи археологии Бактрии раннеже-
лезного века в 70-80-е годы прошлого столетия, и введения в научный 
оборот новейших археологических материалов VII– середины VI вв. 
до н.э., анализ которых подтверждал развитие в этот период доахе-
менидского государства в Бактрии, И.Н. Хлопин, М.А. Дандамаев и  
Е.В. Зеймаль отрицали существование такого государственного объе-
динения, считая, что этот вопрос остается дискуссионным841.

Так, М.А. Дандамаев писал, что первые города в Центральной Азии 
начинают возникать лишь в середине I тысячелетия до н.э., в VII в. до 

840  H.-P. Francfort, M.-H. Pottier, Sondage prémilinaire…
841  И.Н. Хлопин, Историческая география южных областей Средней Азии (античность и ранее сред-

невековье). Ашхабад, 1982; М.А. Дандамаев, Политическая история Ахеменидской державы. Москва, 
1985. С. 29-32; Е.В. Зеймаль, К периодизации древней истории Средней Азии // Новые памятники 
письменности и искусства. Москва, 1986. С. 154-156.



379

н.э. на территории Бактрии, Маргианы и Согда начала складываться 
“сравнительно развитая земледельческая культура, но в то время там, 
по-видимому, еще не было крупных государственных образований”842. В 
работах Б.В. Андрианова, в том числе, написанных в соавторстве, особо 
выделялась роль ирригации в становлении древних государств в Цен-
тральной Азии и подчеркивалось значение “рабочих рук рабов” в созда-
нии ирригационной системы Хорезма843.

Как показали новые исследования, масштабы орошения и особен-
ности землепользования в разных областях Центральной Азии опре-
делялись не только социально-экономическими, но и географически-
ми факторами. В отличие от равнинных, дельтовых условий Хорезма и 
Маргианы, в предгорных районах Бактрии и Согда водопользование 
базировалось на небольших реках – саях и орошаемые земли часто рас-
полагались в узких речных долинах, ограниченных естественными воз-
вышенностями. Необходимость сооружения в таких районах крупных 
магистральных каналов отпадала, поэтому русла каналов эпохи раннего 
железа, изученных в долинах Сурхандарьи и Кашкадарьи (в древности – 
Северная Бактрия и Южный Согд) достигали в длину не более 2-3 км, а 
древнеземледельческие поселения и отдельные дома – усадьбы распо-
лагались непосредственно на берегах саев844. Такие небольшие каналы 
сооружались силами земледельческих общин.

Топография и орошение древнемаргианских поселений показыва-
ют, что они были расположены отдельными группами вдоль дельтовых 
протоков р. Мургаб. Такая топографическая ситуация была характерной 
и для эпохи бронзы. Однако, учитывая большое количество поселений 
данного периода, то использование для орошения лишь воды Мургаба 
едва ли могло способствовать созданию здесь крупной земледельческой 
области.

Скорее всего, в это время, вода Амударьи, некогда впадавшая в 
Каспийское море, по руслу Келифского Узбоя, ширина которого со-
ставляла 1,5 км, доходила до древнеземледельческих оазисов в дельте 
Мургаба. Видимо, Келифский Узбой в эпоху бронзы и раннего железа 
еще являлся действующим руслом Амударьи, которое пополнялось во-

842  М.А. Дандамаев, Политическая история Ахеменидской державы… С. 32.
843  Б.В. Андрианов, А.Р. Мухамеджанов, Роль ирригации в социальной истории древней Средней 

Азии // Древние цивилизации Востока. Ташкент, 1986. С. 39-42; Б.В. Андрианов, Роль ирригации в 
становлении древних государств (на примере Средней Азии) // От доклассовых обществ к раннеклас-
совым. Москва, 1987. С. 75-78.

844  А.С. Сагдуллаев, Усадьбы Древней Бактрии. Ташкент, 1987. С. 63.



380

дами, впадающих в него рек Северо-Западного Афганистана – Бал-
хаб, Ширин-Тагао и Сефидруд845.

Возвращаясь к теме доахеменидского политического объединения 
в Бактрии, применительно к ней было отмечено, что история Бактрии 
эпохи раннего железа тесно связана с генезисом первых цивилизаций 
Центральной Азии и отражает завершающую стадию этого процесса846.

Изученные в Северном Афганистане и Южном Узбекистане типы 
древнебактрийских поселений VII – середины VI вв. до н.э., с разра-
ботанными архитектурно-планировочными стандартами и выступающей 
военно-административной, ремесленной, сельскохозяйственной и куль-
товой функцией, свидетельствовали о наличии сложной социально-эко-
номической структуры общества.

В это время отмечается значительное развитие военного дела и фор-
тификации, наличие разных типов оборонительного и наступательного 
оружия. Широкое распространение получают отдельные крепости со 
стрелковыми галереями и башнями, а также крупные укрепленные цен-
тры с цитаделями. Они были окружены земледельческими поселениями 
и в случае военной угрозы выполняли функцию убежища для населения 
сельскохозяйственной округи.

Результаты исследований памятников эпохи бронзы и раннего же-
леза в Бактрии и Маргиане, а также открытие ранней сакской культуры 
в Хорезмском оазисе оказали значительное влияние на подходы к ин-
терпретации проблемы Древнехорезмского государства. В этой связи 
было подчеркнуто, что сложение архаического государства в низовьях 
Амударьи следует отнести к рубежу VII–VI вв. до н.э. и наиболее ран-
ним памятником, позволяющим говорить о начальном этапе формиро-
вания хорезмийской цивилизации является городище Кюзелигыр (конец 
VII–V вв. до н.э.) и что открытие здесь ранней сакской культуры, види-
мо, “позволяет отказаться от сложных построений, связанных с концеп-
цией «Большого Хорезма»”847.

Успехи археологии центральноазиатского региона положили начало 
научному сотрудничеству ученых разных стран мира в изучении этни-
ческой истории, культурных взаимодействий и как было сказано ранее, 
дальних миграций в Центральную Азию, соответствующих эпохам энео-

845  Э.В. Ртвеладзе, От Окса – к Каспию. Дорога Александра Македонского в город Маргиану, реки 
Ох и Окс // Проблемы истории и культуры Средней Азии. Ташкент, 2014. С. 13-16.

846  А.С. Сагдуллаев, Усадьбы Древней Бактрии… С.87.
847  О.А. Вишневская, Ю.А. Рапопорт, Городище Кюзели-гыр. К вопросу о раннем этапе истории 

Хорезма // ВДИ. 1997. № 2. С. 150 -151; Ю.А. Рапопорт, Краткий очерк истории Хорезма в древности 
// Приаралье в древности и средневековье. Москва, 1998. С. 29.



381

лита и бронзы, которые существенно влияли на характер этнокультурных 
процессов и становление ранних цивилизаций в регионе. Эти вопросы 
получили отражение в материалах и тезисах докладов международных 
симпозиумов848.

Происхождение древнеземледельческой культуры Бактрии пер-
воначально связывалось с миграцией населения Северо-Восточного 
Ирана849, согласно другой версии – земледельческих племен культуры 
Намазга – Алтындепе (юго-запад Туркменистана)850. Несколько позже 
В.М. Массон писал о продвижении носителей этой культуры в низовья 
р. Мургаб и районы среднего течения Амударьи, но наряду с этим отме-
чал месопотамские аналогии в археологических комплексах указанных 
районов851.

Как  показали дальнейшие исследования, освоение территории 
Маргианы и Бактрии было связано также с процессами значительно-
го переселения древневосточного населения, вызванного аридизацией 
климата в Передней Азии (засуха, резкое сокращение количества до-
ждей, пересыхание рек, пыльные бури). Миграции начинались в конце 
III тыс. до н.э. в Малой Азии и Северной Месопотамии, а затем охватили 
широкий ареал от Элама до Центральной Азии и Индии.

Ко времени переселения древних колонистов земельные и водные 
ресурсы в низовьях Мургаба и предгорных долинах Бактрии не исполь-
зовались в целях земледелия, многочисленные поселения возводились 
на свободных, незаселенных пространствах. В этих условиях пришель-
цы, казалось бы, не имели соперников, тем не менее, в чужой, новой 
среде колонисты возводили крепости и обнесенные оборонительными 
стенами дворцы и храмы (Гонур, Дашлы, Сапалли, Джаркутан), продол-
жая известные в их метрополиях навыки строительства и архитектуры. В 
данном случае миграции содействовали распространению сложившихся 
культурных традиций в широком масштабе, которые выступали также в 
роли инноваций на освоенных территориях.

Новое население пришло в Маргиану и Бактрию с имуществом и 
скотом. Это были земледельцы-скотоводы, ремесленники и торговцы, 

848  Этнические проблемы истории Центральной Азии в древности (II тысячелетие до н.э.). Москва, 
1981; L’archeologie de la Bactrianne Ancienne. Actes du Colloquefranco-sovietique. Paris, 1985; Вза-
имодействие кочевых культур и древних цивилизаций // Тезисы докладов советско-французского сим-
позиума по археологии Центральной Азии и соседних регионов. Алма-Ата, 1987; Древние цивилизации 
Востока. Материалы советско-американского симпозиума. Ташкент, 1986.

849  В.И. Сарианиди, Древние земледельцы Афганистана… С. 158.
850  А. Аскаров, Древнеземледельческая культура… С. 112.
851  В.М. Массон, Алтын-Депе // Труды ЮТАКЭ. Т. XVIII. Л., 1981. С. 129-131.



382

представлявшие высокоразвитое, организованное общество с системой 
управления, о чем свидетельствуют изученные в Маргиане и Бактрии, 
аналогичные древневосточным, дворцовые и храмовые хозяйства, а так-
же царский некрополь в Гонуре – столице Маргианы. Богатых пред-
ставителей общества погребали в прямоугольных гробницах, представ-
лявших собой модели домов. Стены многих погребальных камер были 
украшены мозаичными, цветными фресками с изображениями хищных 
птиц и животных. В тайниках таких гробниц найдены золотые и сере-
бряные сосуды, а в одной из них обнаружена четырехколесная повозка с 
захоронениями двух верблюдов и десяти слуг852.

Результаты археологических исследований позволили В.И. Сариа-
ниди поставить вопрос о центральноазиатском очаге древневосточной 
цивилизации или древневосточном царстве в дельте р. Мургаб853. Новые 
открытия способствовали удревнению процесса становления государ-
ственности на юге Центральной Азии до конца III тыс. до н.э.

В начале XXI в. был опубликован ряд коллективных монографий, 
посвященных истории государственности как явления цивилизации. В 
этих работах на основе обширного археологического материала и све-
дений письменных источников рассматривались также вопросы истории 
ранних этапов государственности854. 

Так, Э.В. Ртвеладзе подробно охарактеризовал проблему «Большо-
го Хорезма» в плане историко-археологических исследований и пришел 
к выводу, что мнение И. Маркварта об особом доахеменидском царстве 
Хорезма является всего лишь догадкой, которая не подтверждается дан-
ными письменных источников и археологии855.

Согласно мнению В.Н. Ягодина, раннее государство в низовьях Аму-
дарьи сформировалось на рубеже VII–VI вв. до н.э. на базе оседло-ско-
товодческого хозяйства и не объединяло территорию всего Хорезмского 
оазиса, центрами небольших первоначальных очагов государственности 
здесь могли быть крепости типа Кюзелигыр и Хазарасп856.

852  В.И. Сарианиди, Некрополь Гонур-депе и иранское язычество. Москва, 2001.
853  В.И. Сарианиди, Маргуш. Древневосточное царство в старой дельте реки Мургаб. Ашхабад, 2002.
854  Э.В. Ртвеладзе, А.Х. Саидов, Е.В. Абдуллаев, Очерки по истории цивилизации древнего Уз-

бекистана: государственность и право. Ташкент, 2000; История государственности Узбекистана. Т. 1. / 
Ответ. ред. Э.В. Ртвеладзе, Д.А. Алимова. Ташкент, 2009; Хорезм в истории государственности Узбеки-
стана. / Ответ. ред. Э.В. Ртвеладзе, Д.А. Алимова. Ташкент, 2013.

855  Э.В. Ртвеладзе, Государственное объединение «Большой Хорезм» - миф, созданный учеными 
или историческая реальность? // Хорезм в истории государственности Узбекистана. Ташкент, 2013. С. 
30-35.

856  В.Н. Ягодин, Генезис и формирование раннехорезмийской государственности // История госу-
дарственности Узбекистана. Т. I. Ташкент, 2009. С. 125-126.



383

Гораздо ранее было высказано предположение, что Кюзелигырская 
культура, с которой связывалось формирование ранней государствен-
ности в Хорезме, имела внешние генетические корни (Бактрия-Мар-
гиана). По основным археологическим признакам –фортификация, 
архитектура, ремесло, она отражает развитие культурных комплексов с 
устойчивыми сложившимися традициями, получивших распространение 
в Хорезмском оазисе в результате миграции в низовья Амударьи земле-
дельческого населения Маргианы и Бактрии в течение VII в. до н.э.857 
С приходом в Хорезм южных переселенцев, прежде всего, ремесленни-
ков и строителей, здесь получает распространение не только гончарный 
круг, металлургия железа и традиции глинобитно-сырцового строитель-
ства, но и новая, объединяющая общины идеология, связанная с зороа-
стрийской религией858.

В монографии У.И. Абдуллаева обобщена историография проблемы 
становления и развития государственности в Центральной Азии доахе-
менидского времени, проведен сравнительный анализ различных взгля-
дов и подходов, а также отмечена важность сопоставления данных ар-
хеологии и ранних письменных источников (Авеста, древнеперсидские 
надписи, сведения Гекатея, Геродота и Ктесия). В этом плане исследо-
ватель обратил внимание на разработку вопроса о «царстве» древних 
правителей «кави» – военно-политического объединения X–VIII вв. 
до н.э. по данным Авесты, а также на состояние изученности проблемы 
Древнебактрийского государства, которое У.И. Абдуллаев предлагает 
называть Бактрийской конфедерацией, включавшей в свой состав соб-
ственно Бактрию, Маргиану, Арейю и Согд.

В зарождении такого крупного политического объединения боль-
шое значение имели этническое родство различных народностей, общ-
ность их культуры, языка и религии (зороастризм), а также военно-по-
литический фактор – борьба с кочевыми племенами, необходимость 
организации защиты оседлого населения от нападения мобильных ко-
чевников859.

Таким образом, исследования истории государственности Цен-
тральной Азии, наиболее ранние этапы которой совсем не освещены в 
письменных источниках и отрывочно освещены для предахеменидского 

857  А.С. Сагдуллаев, Маргиана и Бактрия. Исторические традиции и культурные связи в доантичную 
эпоху // Древний Мерв. Тр. ЮТАКЭ. Т. XIX. Ашхабад, 1989. С. 17.

858  А.С. Сагдуллаев, Х.Х. Матякубов, О некоторых дискуссионных проблемах истории древнего 
Хорезма // История культуры Узбекистана: этапы, проблемы, достижения. Ташкент, 2016. С. 13-18.

859  У.И. Абдуллаев, История первобытнообщинного строя и ранней государственности Средней 
Азии. Ташкент, 2019. С. 225-270 (на узбекском языке).



384

времени, практически полностью связаны с анализом и интерпретацией 
археологических данных. Использование этих данных в целях истори-
ческой реконструкции открыло широкие возможности в изучении соци-
альных, экономических, этнокультурных, военных и религиозных фак-
торов, а также значения взаимосвязи автохтонности и миграционности в 
развитии государственности в Центральной Азии.

 



385

Меруерт Абусеитова (Алматы)

ИНТЕГРАЦИЯ ЛУЧШИХ ПРАКТИК И ИССЛЕДОВАНИЯ 
УЧЕНЫХ ПО ПРОБЛЕМАМ ОБЩНОСТИ ИСТОРИИ И 

КУЛЬТУРЫ ТЮРКСКОГО МИРА

Тюркская история и культура – одна из составляющих мировой ци-
вилизации. Тюркское историко-культурное наследие до сих пор остает-
ся полностью не освещенным в силу многих социально-политических 
причин. Новые тюркские государства формируют новую идеологию, в 
обществе происходят процессы переосмысливания исторического и ду-
ховного наследия предков, по-новому освещаются исторические и линг-
вистические источники, глубоко анализируются шедевры материальной 
и духовной культуры тюрков на всем протяжении общей истории. Циви-
лизационный подход к изучению всего многообразия тюркского мира во 
взаимодействии его с восточной и западной цивилизациями будет спо-
собствовать отражению новой значительной роли тюркского мира в гло-
бальных мировых процессах.

На обширном пространстве Центральной Азии сложилась уникаль-
ная система взаимодополняющих друг друга «цивилизаций» – осед-
ло-земледельческая и номадная с развитыми городами, ремеслами, 
религией, письменностью, литературой, торговлей и ирригацией. На 
протяжении всей истории тюрки поддерживали тесные связи с города-
ми и оседали в них. Это определяло специфику культурно-исторических 
процессов в оседло-земледельческих регионах, когда города и оазисы 
были своего рода частью кочевого мира. В свою очередь, степи были не 
менее важной периферией оазисов, городов и оседлых государств. Тес-
ное взаимодействие и взаимопроникновение разных хозяйственно-куль-
турных и цивилизационных комплексов оказывали значительное влия-
ние на процессы генезиса и эволюции тюркских государств.

История и культура тюрков на протяжении многих столетий раз-
вивались в тесном взаимодействии с восточными и западными циви-
лизациями. Китайские, тюркские, монгольские, иранские и арабские 
древние и средневековые письменные памятники являются ценными 
источниками для изучения тюркской этнополитической истории и го-
сударственности.



386

В современную эпоху все большее значение для правильного пони-
мания сложных исторических процессов, происходивших и происходя-
щих в обширном регионе Евразии, имеет разработка проблем истори-
ко-культурных взаимосвязей тюрков с древности и по настоящее время. 
Взаимосвязь цивилизаций Центральной Азии отчетливо прослеживает-
ся через историко-культурные пласты. В настоящее время, актуализация 
этнического самосознания и одновременно в связи с идеями культурной 
интеграции Центральной Азии, развитие толерантности является важ-
ным и необходимым исследовательским направлением в исторической 
науке. Проведение историко-сравнительного анализа с традициями 
народов Центральной Азии, выявление динамики общих и особенных 
признаков в этом явлении духовной культуры является важной пробле-
мой историко-культурного значения. Отношения в гуманитарных обла-
стях имеют огромное, а в некоторых случаях, и приоритетное значение 
в налаживании диалога Восток–Запад по сравнению с политическими 
и экономическими проблемами. В связи с этим, особое значение име-
ют исторические исследования, касающиеся истории Казахстана и Цен-
тральной Азии в контексте взаимоотношений восточной и западной ци-
вилизаций.

Понимание современных политических, социокультурных и духов-
ных процессов в Казахстане и Центральной Азии невозможно без об-
ращения к историческому наследию. Великая степь в прошлом прямо 
или косвенно была вовлечена в различные события, что актуализирует 
изучение геополитических тенденций региона сквозь призму истории и 
на современном этапе. 

При всей продуманности, при всей разработанности шагов в поли-
тической и экономической областях наши усилия в этих направлениях 
сдерживаются объективными факторами. В этом плане актуальным 
является разработка программ совместного изучения учеными тех про-
блем, в которых наиболее наглядно проявляется общность исторических 
идей Востока и Запада.

Для решения этой задачи необходим комплексный междисципли-
нарный подход, предполагающий введение в научный оборот новых 
письменных и архивных источников, исторических, этнографических, 
лингвистических и картографических данных860. В связи с этим глубокое 
изучение письменных и архивных источников на восточных и западно-
европейских языках имеют большое научное и практическое значение. 
Разработка многих проблем истории и культуры тюрков с соседними на-

860  М.Х. Абусеитова, Казахское ханство. Алматы: «Шығыс пен Батыс», 2020. С. 9.



387

родами и странами на обширной источниковой базе является весьма ак-
туальной и сложной задачей. 

Таким образом, важные качественные изменения, происходящие 
в исторической науке, связаны с выработкой учеными принципиаль-
но нового объективного подхода к изучению проблем государственно-
сти тюрков, кочевниковедения, контактов кочевой и оседлой культур, 
историко-культурных взаимоотношений в Центральной Азии, и шире, в 
странах Востока.

Одной из проблем исторической науки Казахстана и Центральной 
Азии является фрагментарность исторического знания, а также создание 
системной целостной картины истории Казахстана, Центральной Азии, 
и шире Евразии, во всем ее многообразии. В этой связи актуальным ста-
ло проведение совместного обсуждения и дальнейших исследований для 
переосмысления основных категорий и концептов теоретических иссле-
дований, выработки методологической основы ключевых понятий.

При изучении истории и культуры Великой степи особое внимание 
обращено на исследование этногенеза и этнической истории; истории 
государственности и идентичности общественного сознания861. Основ-
ное внимание обращено на изучение проблем преемственности, после-
довательности и изменений в истории Великой степи в рамках периоди-
зации. Проблемно-тематический и хронологический принцип является 
основным в контексте всемирно-исторического процесса на междисци-
плинарном уровне.

По государственным программам «Культурное наследие», «Ар-
хив-2025» новые выявленные архивные материалы и визуальные ар-
тефакты из зарубежных фондов имеют исключительное значение по 
истории этногенеза, государственному устройству, изучению общности 
истории и культуры Центральной Азии, а также становлению и развитию 
внешнеполитических и торгово-экономических связей Центральной 
Азии с соседними странами. Новые выявленные материалы констати-
руют историческую роль народов Центральной Азии в мировой истории. 
(Илл. 1-2) 

861  М.Х. Абусеитова, Письменные источники, архивные материалы и артефакты по этнической 
истории, государственности и идентичности народов Великой степи // История и культура Великой сте-
пи. Материалы международной научно-практической конференции. Алматы, 2020. С. 20-35.



388

Илл. 1 Кадырали Джалаири. «Джами ат-таварих». XVI в. Британская библиотека,  
Лондон, Великобритания

В результате востоковедных археографических экспедиций были об-
наружены новые памятники древнетюркской письменности (в Таласе, 
Кыргызстане, Мерке, Казахстане, Хакасии, Монголии); нумизматиче-
ские памятники VII–VIII веков с тюркскими руническими надписями (в 
Турфане, Бесбалыке, Каракоруме); саркофаги согдийских предводите-
лей Аньцзя, Йухуна (Шаньси, КНР) с картинами их приема у тюркского 
правителя; стеллы с согдийскими надписями (Монгол-куре, Синцзянь, 
КНР), повествующими о великих победах тюркских каганов, уникаль-
ные списки рукописей «Диван-и хикмет» Кожа Ахмета Йасауи; «Му‘изз 
ал-ансаб» – генеалогии ханов-чингизидов (Национальная Библиотека 
Франции, Великобритании); «Джами‘ ат-таварих» Кадыргали Джалаи-
ри (Великобритания); документы из канцелярии среднеазиатских ханов 
и султанов (в фондах Первого исторического архива Китая). В изучении 
внешнеполитических вопросов и истории дипломатии важным источни-
ком является переписка правителей Центральной Азии с соседними го-
сударствами. Часть приобретенных в ходе археографических экспедиций 
в зарубежные фонды архивных материалов входят в группу всеобщей 
истории, так как они содержат сведения о правителях Средней Азии, 
Османской империи, Ирана, Индии, России и др. Особо нужно подчер-
кнуть шайбанидскую, аштарханидскую и сефевидскую историографию, 



389

а также дворцовые протоколы османских султанов, иранских шахов и 
копий дипломатических переписок. Найденные коллекции писем «Ин-
ша-е Окехи-Заден» («Inshaw-е Okehi-Zaden»), «Коллекция турецких 
писем» («Collection of letters Turkish»), (Илл. 3) «Эпистолярное турец-
кое наследие» («Formula Epistolarum Turcice»), «Турецкие королевские 
письма» («Royal Letters Turkish») и др. содержат новые сведения по 
истории дипломатических связей Османской империи, Сефевидского 
Ирана с соседними государствами, в том числе с центральноазиатскими. 
Следует отметить уникальность не только содержания, но и оформления 
данных писем. В них имеются печати, штампы и знаки, символизирую-
щие иерархию власти862. 

Илл. 2 «Турецкие королевские письма» («Royal Letters Turkish»). 
Британская библиотека, Лондон, Великобритания

Выявленные географические и геополитические карты раскрывают 
политические, экономические и историко-культурные аспекты Великой 
степи с античности до начала XX в. К примеру, в книге, написанной на 
старонемецком языке – «Общая история путешествий по воде и по зем-
ле» («Allgemeine Historie der Reisen zu Wasser und zu Lande») 1750 г., 
большое внимание уделено описанию пути через Тартарию. В западно-

862  М.Х. Абусеитова, Казахское ханство...  С. 200.



390

европейской литературе и картографии термин «Тартария» использо-
вался при описании обширных территорий от Каспия до Тихого океана, 
Китая и Индии. Пространство, ранее называющееся Тартарией, совпа-
дает с современной Центральной Азией, и, шире – с Большой Еврази-
ей. Уникальные карты Китая и соседних государств периода Чингиз-хана 
(«Karte von Katay оd. dem Reiche Kin, zur Geschichte von Jenghiz Khan»), 
Западной Тартарии («Karte von der Westlichen Tartarey») и Восточной 
Тартарии («Karte von der Ostlichen Tartarey»), Хорезмского Туркестана 
и Великой Бухары («Karte von Karazm Turkestan und Grossen Bukarey») 
демонстрируют геополитическую ситуацию в регионе в XIII–XIX вв. Эти 
исторические источники интересны также визуальными сведениями, в 
которых наглядно отражены процессы взаимовлияния, происходящие в 
этот период. Так, при анализе уникальных коллекций артефактов, ил-
люстраций, большой интерес представляют сведения этнографического 
характера об одежде, жилище, домашней утвари, текстиле, украшениях 
и оружии насельников Великой степи863. 

Следует отметить уникальность таких архивных коллекций как: «То-
пографическая съемка земель Туркестана» («Topographishe Ubersicht 
des Landes Turkestan Wien»), в которой представлена карта Туркестан-
ского края 1873 г. Особую ценность представляют четыре «Карты Тур-
кестана с прилегающими частями Британской и Российской империй, 
составленные на основе опросов, проведенных британскими и русскими 
офицерами до 1867 г.» («Maps Turkestan with the adjoining portions of 
the British and Russian Territories. Mapped on the Basis of the Surveys 
made by British and Russian Officers up to 1867»)864. 

Важность этих исторических карт из старопечатных книг в том, что 
в них сохранились старые географические названия местностей (реги-
онов, городов, гор, рек и озер), что позволяет выявить месторождения 
полезных ископаемых, сохранившихся до настоящего времени. 

Все эти новые архивные документы, памятники и визуальные ар-
тефакты показывают роль тюрков в политической, социальной, эконо-
мической истории, свидетельствуют о том, что они имели письменность, 
развитые города, устанавливали дипломатические, торгово-экономиче-
ские отношения с соседними странами865. 

863  М.Х.Абусеитова, Н.Ж. Шаймарданова, З.С. Табынбаева, Коллекции британских хранилищ 
письменных рукописей, архивных материалов и карт по истории и культуре Великой степи // SHYGYS. 
№ 1. Алматы, 2019. С. 24-30.

864  М.Х.Абусеитова, Н.Ж. Шаймарданова, З.С. Табынбаева, Коллекции британских хранилищ... 
865  С.Е. Ажигали, Архитектура кочевников – феномен истории и культуры Евразии. Алматы, 

2002. 654 с.; Шақпақ-ата жерасты мешіті мен қорымының эпиграфиқасы. Алматы: Дайк-Пресс, 



391

Казахстан и Центральная Азия своим выгодным географическим 
расположением, природными ресурсами, древней самобытной культу-
рой всегда привлекали внимание западноевропейских путешественни-
ков. И поэтому богатые коллекции артефактов культуры, документов, 
мемуаров западных путешественников, хранящиеся в настоящее время 
в музеях и архивных фондах стран Европы и Америки имеют непреходя-
щее значение для изучения истории и культуры Центральной Азии.

В рамках программы «Культурное наследие» впервые была прове-
дена работа по сбору и копированию уникальных материалов из архива 
Бернского исторического музея, фонда швейцарского путешественни-
ка Анри Мозера (1844–1923)866. В фонде сохранились восточные ру-
кописи, исторические фотографии, ценные этнографические и нумиз-
матические артефакты, которые представляют огромное значение не 
только для изучения истории и культуры народов Казахстана и Цен-
тральной Азии, но и их взаимоотношений с Россией, Китаем, Ираном 
и Индией.

Анри Мозер из своих поездок привез очень много ценных материа-
лов, которые составили основу его коллекций. Отдельные разделы в его 
богатой коллекции составляют боевое снаряжение, этнографические 
предметы, восточные рукописи, миниатюры, образцы каллиграфии, ну-
мизматические материалы, керамика и текстиль. 

Всю свою жизнь Анри Мозер занимался, помимо расширения своей 
коллекции путем дальнейших приобретений на аукционах, исследовани-
ями истории и культуры Центральной Азии. В 1914 г. Анри Мозер отдал 
свою коллекцию и богатый личный архив в Бернский Исторический му-
зей, где они хранятся по сей день.

По новым, выявленным  письменным, архивным и визуальным 
материалам представлен феномен взаимодействия кочевой и оседлой 
культур Центральной Азии, государственности с позиций равноправия 
культурных ценностей, созданных разными народами, как явления само-
стоятельного, полноценного и самодостаточного. Вместе с тем , Великая 
Степь издревле была узлом евразийской трансконтинентальной систе-
мы культурных и политических коммуникаций.

Важным является исследование культурно-исторических событий 
не просто как некой событийной канвы, а как упорядоченного законо-
мерного процесса, приводящего к формированию культурной идентич-

2009. 224 бет.
866  Рукописи и артефакты по истории и культуре Казахстана из Фонда Анри Мозера, Алматы: «Дайк-

Пресс», 2012. 265 с.



392

ности народов Центральной Азии. В данном контексте представляется 
актуальным применение новых методологических подходов по изучению 
ключевых периодов этногенеза и культурной идентичности – истории 
Тюркского эля, Западно-Тюркского и Восточно-Тюркского, Тюргешско-
го и Карлукского каганатов, как важных составляющих процесса фор-
мирования базовой тюркской этнокультурной и цивилизационной иден-
тичности. Отдельные вопросы истории этногенеза народов Центральной 
Азии, государственности, социальной организации, места и роли во все-
мирном историческом процессе всё еще требуют к себе пристального 
внимания.

Отношения в гуманитарных областях имеют огромное, а в некоторых 
случаях и приоритетное значение в налаживании диалога Восток–За-
пад. В связи с этим особое значение имеют исторические исследования, 
касающиеся истории Центральной Азии в контексте взаимоотношений 
восточной и западной цивилизаций. 

В этом плане актуальной является разработка программ совместно-
го изучения учеными тех проблем, в которых наиболее наглядно прояв-
ляется общность исторических идей Востока и Запада. В свою очередь 
сотрудничество с зарубежными учеными и экспертами играет чрезвы-
чайно важную роль в координации усилий и установлении тесных связей 
не только между учеными различных стран Востока и Запада, но и меж-
ду существующими научными школами, методологическими направле-
ниями по исследованию мировой истории. 

Современные проблемы на мировом уровне волнуют не только по-
литиков, но и ученых-историков в области фундаментальных исследова-
ний и анализа этих проблем, поиска путей решения, проведения парал-
лелей между прошлым, настоящим и будущим.

Исследователям предстоит огромная археографическая работа по 
выявлению и сбору уникальных коллекций, архивных документов, пись-
менных источников, отсутствующих в фондах библиотек Казахстана и 
Центральной Азии. Необходимы систематические обследования раз-
личных центров хранилищ зарубежных стран. Мы предлагаем в рам-
ках исследовательской программы совместные экспедиции по изучению 
письменных восточных, западноевропейских источников, визуальных 
артефактов, памятников некрополей с многочисленными эпиграфиче-
скими надписями, сохранившихся, не только на территории Казахстана 
и Центральной Азии, но и за рубежом.



393

Катрин Пужоль (Париж)

ВИДИМАЯ И НЕВИДИМАЯ РЕМАНЕНТНАЯ ПАМЯТЬ 
НOМАДИЧЕСКОЙ КУЛЬТУРЫ ПРОСТРАНСТВА 

ПОСТСОВЕТСКИХ ГОРОДОВ867

 

Память пространства – самый надежный хранитель истории «дли-
тельного времени»868 в Центральной Азии. В данной статье раскрыва-
ется роль невидимой реманентной памяти нoмадической культуры через 
осмысление особенностей освоения пространства постсоветских горо-
дов-столиц. Например, Астана – не Улан-Батор, в котором в бытовых 
юртах проживает больше чем 600 000 жителей.

Гуманитарная наука, так называемая антропология пространства, 
способна отыскать следы реманентной «номадской грамматики», прак-
тики освоения пространства, совершенно специфичной для, так назы-
ваемых, постномадcких государств, таких, например, как Казахстан или 
Туркменистан. 

Нет сомнения, что номадизм, как социо-экономическая модель раз-
вития, либо давно исчез у народов Евразии, либо сохранился частично. 
Переход к оседлости, модернизация и урбанизация в течение ХХ века 
глубоко изменили вековой диалог коренного населения со своим про-
странством, и, в том числе, восприятие городского пространства, которое 
трансформировалось от места убежища до местожительства. Вспомним 
изречение итальянского писателя Итало Калвино: «Придёт ли в голову 
человека, который долго ездил верхом, идея города?»869. 

Подход урбанистов, архитекторов, планификаторов – даже прези-
дентов, к городу, сама «идея города», принципы его застройки вытекают 
из следующих факторов: 

867 Первоначальное место публикации: Катрин Пужоль, Видимая и невидимая реманентная память 
нoмадической культуры пространства постсоветских городов // Мир Большого Алтая. 2015. №1 (3). С. 
260-265.

868 «Длительное время» понятие Ф. Броделя.
869 I. Calvino, Les villes invisibles. Paris: Seuil, 1996. 



394

- изобилие пространства Евразийских степей (в противоположность 
тому, что имеется во всех неевразийских мегаполисах или столицах 
мира);

- влияние географических, резких климатических условий степей 
требует наличия всех видов транспорта, а не только пешеходного 
передвижения, как у номадов (имеется в виду, что из-за экстре-
мальных температур невозможно долго задерживаться в пути зи-
мой или летом);

- принцип приоритета движения между сложенными единицами; 
- принцип приоритета функциональности, иерархизации в выборе 

места новостроек и приоритет идеологии «города-зеркала» над 
формой, экологией, нормой;

- принцип полицентричности городa (новый город растёт не oт исто-
ричеcкого центра, как в Европе, а из разных периферий (квартал 
«перспектив власти», или «Ривгош», новая площадь возле новой 
мечети в Астане), после того, как определен новый центр власти 
(Акорда, например)); 

- как результат полицентризма, размножение возможных про-
странств внутри периметра города870. 

1. «Город-зеркало», или постсоветская архитектурная театрали-
зация суверенности. Независимые государства без колебаний сделали 
свои столицы театром демонстрации своего нового суверенитета с по-
мощью архитектурного языка. Неудивительно, что это одни из самых 
привлекательных для исследователей объекты и формы более чем за 20 
лет. Города выступают опорами национальной идентификации, как для 
внутреннего пользования, так и для самоутверждения на международ-
ной арене.

Известный факт, что в «городской лексике» столиц бывших союзных 
республик Центральной Азии – в г. Астане (новой столице Республики 
Казахстан с 1997 года), в г. Алматы, в г. Ашхабаде, в г. Ташкенте поя-
вились многочисленные новостройки в стиле постмодерна. Однако, не-
смотря на разные стили в тенденции урбанизма ХХI века в Центральной 
Азии, будь то архитектурное единообразие (г. Ашхабад), или эклектизм 
(г. Астана, г. Алматы, г. Ташкент), идея одна: произвести впечатление. 

Утверждение политической власти путем модификации горoдского 
облика не является новшеством для данного региона, как, впрочем, и 

870 T.Musch, Espaces nomades bouriates, l’eleveur face а ses environnements en Siberie et en 
Mongolie. Paris: Harmattan, 2008.



395

для других стран871. Еще в конце XIV века Тамерлан повелел написать 
на фасаде мавзолея в Шaхрисaбзе близ Самарканда следующую фразу: 
«Если вы сомневаетесь в моем могуществе, посмотрите на мои соору-
жения».

Несколькими веками позже, чтобы управлять своими новыми заво-
еванными территориями в Азии, царская колониальная власть основала 
населенные пункты, где тeсно переплетались харaктерные черты евро-
пейских городов с местным национальным колоритом. 

Советский Союз ещё болeе решительно подчинил политику градо-
строительства своей идеологии.

В плане урбанизации обе системы (колониальная и советская) име-
ли сходство. Это проявлялось, например, в явном предпочтении широ-
ких дорог и бульваров, пышных площадей, фонтанов, памятников, в де-
монстрации мощи власти и убедительности политической идеологии. 

Явно, что баланс между пустыми и обустроенными зонами был совер-
шенно под контролем власти, и, то, что центральноазиатский город не был 
совсем похож на европейский, отвечало принципам застройки европей-
ских старых городов, построенных от исторического центра в сторону пе-
риферийных пригородов. Как только менялся курс истории, с ним менялся 
только исторический центр. Так, сквер Амир Тимура был эпицентром ко-
лониального города Ташкента, тогда как площадь Ленина являлась уже 
эпицентром Советского Ташкента. Радиальная урбанизация отвечала 
идеологическим требованиям и соответствовала существующим нормам.

Менялся также и подход к городским насаждениям деревьев (дан-
ная тема раскрывается в еще одной моей статье) с желанием царской и, 
затем, советской власти засадить пространство миллионами деревьев, 
тогда как номады традиционно относились к деревьям, как средству для 
обогрева и приготовления пищи872. 

2. Постройки VS пyстыe местa. Многие историки, политологи, ан-
тропологи исследуют видоизменения городской архитектуры, развитие 
культуры пространства постсоветских городов, в том числе, в их утопиче-
ской интерпретации873. За рамками исследований остается пространство 

871 A. Fenot, C. Gintrac, Achgabat, une capitale ostentatoire : autocratie et urbanisme au Turkmen-
istan. Paris, 2005.

872 C. Poujol, Les enjeux du vegetal dans l’espace urbain centrasiatique, entre patrimonialisation et 
destruction: une lecture politique de l’economie des espaces vers // Patrimoine & architecture dans les 
Etats postsovietiques. Rennes: Presses universitaires de Rennes, 2013. P. 91-111.  

873 Б. Шукович, Европейские утопии в Средней Азии (на примере градостроительного 21 ого века)» 
// Boom-Boom 2008: Тhe 4th Bishkek International Contemporary Art Exhibition. Bishkek: ArtEast, 2010. 
Р. 140-144.



396

как таковое, и особенно, пространство между зданиями, зоны озелене-
ния, пyстые места. Исключение составляют исследования моего колле-
ги и друга Жана Поля Лубе, архитектора и антрополога пространства, 
специалиста Хинзяна874 . 

Являются ли данные бесчисленные пространства эндемически кос-
венными результатами программ построек во всех городах мира или 
это только операторы урбанизации (по словам чилийского архитекторa 
Жонаса Фигероа)? Вопрос состоит в том, что они рассказывают нам об 
отношении власти к самой идее городской архитектуры – содержатель-
ной, образной, «унаследованной»: начиная с райского сада мусульман 
из долин, представляющих собой наследие средневековых представле-
ний o charbag, (четыре сада), до сада-здания в геометрической форме, в 
котором размещены современные престижные жилища.

Таким образом, изменения в лице городов, как результат освоения 
пустого пространства, или наличия недостроенных зелёных зон вызы-
вают недостаточный интерес среди специалистов, хотя такие изменения 
значимы и помогают понять собственную историю, представления о том, 
каким должен быть город в реликтах неактуализированной памяти. 

Размышляя об ультрацентрах, независимыx столицах – г. Астане, г. 
Ашхабаде или г. Ташкенте, впору задаться вопросом о моделях, приме-
няемых в построении сооружений и общественных зеленых зон.

Тут возникает вопрос: такой вид организации зелёных мест или не-
освоенных пространств есть сознательный выбор заботливых оседлых 
архитекторов-пейзажистов? Являются ли они результатом сознательно-
го (или неосознанного) планирования, управления, которое демонстри-
рует искусство «живого», «зелёного города», абсолютного управления 
полной или пустой природой, великолепия и величия власти? Или на-
оборот, это сублимированное проявление пост-номадической памяти 
в форме уже немобильных, высоких многоэтажных «юрт», при сохра-
нении условных пропорций организации пространства между разными 
объектами? 

3. Сушествует ли постномадическая память? Можно ли найти 
следы номадической топографии в г. Астане? Ответить на этот вопрос 
помогут межкультурные и междисциплинарные исследования новых 
стилистических гибридных моделей структурирования городского про-
странства. Структура городского пространства ранее кочевой Цен-
тральной Азии подсознательно сохраняет некоторые «ценности коче-

874 J-P. Loubes, L’invention du style neo-uyghur // Etudes orientales. 2008. № 25.



397

вого образа жизни» и историческая память данного региона, наряду с 
иными, сохранила и номадические традиции, как это будет рассмотре-
но дальше.

Достаточно легко увидеть следы постномадической памяти в архи-
тектуре таких городов, как г. Астана или г. Ашхабад, так как переход от 
номадического аула до современной столицы охватывает лишь 2 истори-
ко-культурных пласта: наследие урбанизма колониальной и Советскoй 
властeй в «подсознательном» (бессознательном) городском планирова-
ний. 

Тем не менее, если сравнить г. Ашхабад и г. Астану с г. Ташкентом, 
мы можем найти следы того, что могли бы назвать «неосязаемая память 
кочевой культуры пространства». 

Сама структура квартала «Ривгош» г. Астаны в своей величествен-
ной и иерархической компановке с современными и прочными фор-
мами напоминает императорский город-стан Чингиз-хана, с большой 
белой палаткой в качестве координационного центра власти, окружае-
мый великолепным садом, с разными министерствами далее в середи-
не, и к концу – с Министерством нефти и газа, как базовой подпитки. 
Сразу же за ним «Хан Шатыр» – самый крупный торговый комплекс 
городa. В противоположной стороне стоит Пирамида межэтнического, 
межконфессионального согласия, как символ духовных ценностей, на 
которые опирается власть. В этом случае, можно сказать, что номади-
ческая цивилизация сама не создала понятия городского пространства. 
Например, монголы, строя свою столицу, скорее всего, заимствовали у 
китайцев «трасировку Жу»875. Здесь идёт речь о заимствовании суще-
ствующих традиций. Так, и ставка номадов, следует китайской модели 
разбивания своих «палаток». 

Другой пример – Ташкент, по историческим и культурным причи-
нам, в том числе, влияниям традиций исламского концентрического ур-
банизма типа «Медины», представляет собой более концентрирован-
ную архитектурную ткань, тогда как новые центры – Астана и Ашхабад 
можно рассматривать как состоящие из архитектурных объектов, раз-
бросанных в огромном пространстве городских зеленых насаждений.

Что тогда является специфично номадическим? 
Цитируя французского философа Жиля Делеза, можно сказать, 

что «Пространство ценится только ради перемещения. Необходимость 
движения с одного конца города до другого, существование разных цен-

875 J-P. Loubes, Architecture et urbanisme de Turfan. Paris: L’Harmattan, 1998. 55 р.



398

тров, назначение мест по их употреблению – все эти черты относятся к 
номадическимским видам освоения пространства, даже если у жителей 
Астаны остаются в душе субъективные, если не отрицательные само-
представления о их бывшей номадической культуре, вплоть до синдрома 
или комплекса неполноценности, глубоко закопаннoго под социалисти-
ческим воспитанием преимущества городского модернизма над устарев-
шими «средневековыми» традициями. 

Факт, что город Астана имеет несколько разных центров, так же 
может относиться к следам реманентной номадической памяти. Для но-
мадов существовало понятие центральной юрты, от которой начинался 
отсчёт окружающего пространства. Может быть, осталась эта черта и 
в планировке новых кварталов Астаны, где каждое новое престижное 
здание имеет ориентацию на центр876. И наконец, в жилых кварталах, 
где есть частные дома, легко увидеть наследие номадической памяти в 
плане устройства пространства внутри дома, организации места для по-
чётных гостей, входа дома, и так далее (этот вопрос не является предме-
том специального рассмотрения в данной статье)877. 

Наконец, что касается специфической организаций пространства в 
городах Центральной Азий, то существующий пространственный тип – 
кош (городское пустое место), характерный, например, для городов Бу-
хары, Самарканда, адаптирован сегодня в городах Хинзианга. 

Заключение. Конечно, Астана самая молодая столица в регионе. 
Она растёт такими темпами, что трудно представить сегодня, как она 
будет выглядеть через 20 лет. Может быть, этот эффект «посева пре-
стижных построек в большом саду» со временем исчезнет, и городская 
«ткань» будет совсем густой. Но время есть. Пока ещё чувствуются 
проявления степи внутри самого города, и её могучей силы за его пре-
делами. Но может быть, вклад таких новых столиц, как Астана, Бра-
зилиа, Анкара в мировую историю городов – это совершенно другой 
подход к организации пространства. Здесь идея освоения урбанистко-
го периметра более свободна, чем на Западе или в Японии, в Китае 
(по разным причинам), здесь присутствует принцип полицентризма 
 городов, иерархия пространства (конечно, без пренебрежения к пери-
фериям).

876 T. Musch, Espaces nomades bouriates, l’eleveur face а ses environnements en Siberie et en Mon-
golie. Paris: Harmattan, 2008.

877 J-P. Loubes, La memoire de l’architecture nomade dans la maison d’Asie Сentrale //  , L’Harmat-
tan, 2005.



399

К описанию города номадов можно применить понятие «гибкого 
города»878, который организован как «интермеццо», «промежуточная 
станция», где пространство между двумя пунктами имеет полную авто-
номию879, где царит «колеблющаяся центральность880 (Laguarda 2006), 
и где сама линия соприкосновения бывшего города с новыми перифе-
рийными кварталами составляет центр. 

Наконец, динамичность постномадического города частично отра-
жает способность номадов адаптироваться к суровым природным усло-
виям. И последнее, постоянное перемещение между городами Астана 
– Алматы во время week-end не является ли современным видом пост-
номадизма?

878 G. Deleuze, F. Guattari, Capitalisme et schizophrenie 2, Mille Plateaux. Paris: Les Editions de 
Minuit, 1980.471 p.

879 G. Deleuze, F. Guattari, Capitalisme et schizophrenie 2, Mille Plateaux…
880 А. Laguarda, Introduction а L envers des villes : voyages d architectes, inventions du monde. 

Paris: Sujet/Objet, 2006.



9
9
3
9

Отдано в набор: 09.02.2025 г.
Подписано на печать: 28.04.2025 г. 

Офсетная бумага. Формат: 70х100 1/16. 
Офсетная печать. Уч.-изд. л.: 24,7. Усл.-печ. л.: 32,5. 

Тираж: 500 шт.
Заказ №

Подготовлено и отпечатано в издательстве «Akademnashr».
100185, г. Ташкент, ул. Сугалли ата, дом 5.

Tel.: (+99899) 433-16-77 
e-mail: akademnashr@mail.ru
web-site: www.akademnashr.uz

Редактор: Абдулла ШАРОПОВ
Художественный редактор: Бахриддин БАЗАРОВ

Технический редактор: Дилшод НАЗАРОВ
Вёрстка: Иномжон УСАРОВ

Корректор: Мактуба МУМИНОВА

ЦЕНТРАЛЬНАЯ АЗИЯ СКВОЗЬ ВЕКА: 
ОБЩЕСТВО, КУЛЬТУРА, ТЕКСТЫ

CENTRAL ASIA THROUGH THE AGES:
SOCIETY, CULTURE, TEXTS




